
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآنِ شریف میں فرماتا ہے۔ 

ا دَعَانِ 
َ
اعِ اِذ

َ  الد 
َ
جِیۡبُ دَعۡوۃَ

ُ
رِیۡبٌ ؕ ا

َ
یِۡ ق
 
اِن
َ
ِیۡ ف

 
 عِبَادِیۡ عَن

َ
ک
َ
ل
َ
ا سَا

َ
 (187)البقرہ:  وَاِذ

 پکارنے والے کی دعا کو قبول کرتا ہوں جب وہ پکارتا ہے بعض لوگ   
ں ی
  بہت ہی قریب ہوں۔ مَ

ں ی
اس کی ذات پر شک جب میرا بندہ میری بابت سوال کرے ۔ پس مَ

 تمہیں پکاروں گا اور جواب دوں گا اور 
ں ی
تمہیں یاد کروں گا۔ اگر یہ کہو کہ ہم پکارتے ہیں پر وہ کرتے ہیں ۔ پس میری ہستی کا نشان یہ ہے کہ تم مجھے پکارو اور مجھ سے مانگو۔ مَ

 ۔ جواب نہیں دیتا

کیاغرض  سے  شہرتوں  کو  ہم  سے  کیاعزت   کام 

نثار عزّت  سو  پہ  اس  راضی  ہو  سے  ذّلت   گروہ 

ہوگیا ہمارا  جو  ہیں  ہوگئے  کے  اسُی   ہم 

نگار  وہ  پایا  نے  ہم  کو  دوں  دنیائے  کر   چھوڑ 

 

  7کے پلیٹ فارم سے حضرت مسیح موعودؑ کے إرشادات پر مشتمل ملفوظات سے نصائح پیش کی جا رہی ہیں۔ آج سے جلد  مشاہدات“’’ شتہ کچھ عرصہ سے  گ معزز سامعین!  

 کی پند و  نصائح پیش کرنے کا آغاز ہو رہا ہے ۔ یہ جلد 
ؑ
 ہو گی۔ اللہ تعالیٰ ہمیں انِ نصائح پر عمل کرنے کی توفیق دے۔ آمی    10کی تقریر نمبر   7سے آپ

عا کرو 
ُ
 اپنی زبان میں د

 : فرمایا 

۔ خداتعالیٰ کا حکم ہے اور درود ہیں۔ یہ عربی زبان میں ہیں۔ مگر تم پر حرام نہیں  کہ نمازوں میں اپنی زبان میں بھی دعائیں مانگا کرو۔ ورنہ ترقی نہ ہوگی    نمازوں میں دعائیں  ”

ور ہوتے ہیں چنانچہ فرمایا    تضرُع  کہ نماز وہ ہے جس میں  
ُ
تِ اور حضور قلب ہو۔ ایسے ہی لوگوں کے گناہ د

ٰ
ا ِ
ی 
َ ہِبنَۡ الس 

ۡ
تِ یذُ

ٰ
حَسَن

ۡ
 ال
َ یعنی نیکیاں بدیوں کو   (115ہود:  )۔ اِن 

ور کرتی ہیں۔ یہاں  
ُ
ے نماز کے ہیں اور حضور اور    حسناتد

 

معن

اپنی زبان میں مانگنے سے حاصل ہوتا ہے ۔ پس کبھی کبھی ضرور اپنی زبان میں دعا کیا کرو اور بہترین   تضرُع  کے 

عا ہے۔ جب زمیندار کو زمینداری کا ڈھب آجاوے گا تو وہ زمینداری کے صراط مستقیم پر پہنچ جاوے گا او
ُ
ر کامیاب ہوجاوے گا۔ اسی طرح  دعا فاتحہ ہے کیونکہ وہ جامع د

  ! لیٰ کے ملنے کی صراط مستقیم تلاش کرو اور دعا کرو کہ یا الٰہ تم خداتعا
ں ی
فتادہ ہوں۔ میری راہنمائی کر ادنیٰ اور اعلیٰ سب حاجتیں بغیر شرم کے خدا  اُ تیرا گنہگار بندہ ہوں اور  مَ

 تو آخر ایک دن اس کو بھی شرم  سے مانگو کہ اصل معطی وہی ہے۔ بہت نیک وہی ہے جو بہت دعا کرتا ہے کیونکہ اگر کسی بخیل کے دروازہ پر سوالی ہر روز جا کر سوال کرے گا

عا بھی ہے۔ جیسے فرمایا۔    نماز نگنے والا جو بےمثل کریم ہے کیوں نہ پائے؟ پس مانگنے والا کبھی نہ کبھی ضرور پالیتا ہے۔  آجاوے گی ۔ پھر خداتعالیٰ سے ما 
ُ
د  کا دوسرا نام د

ُ
عُوۡنیِۡۤۡ  ا

مۡ 
ُ
ک
َ
سۡتَجِبۡ ل

َ
ا دَعَانِ ۔پھر فرمایا۔ا

َ
اعِ اِذ

َ  الد 
َ
جِیۡبُ دَعۡوۃَ

ُ
رِیۡبٌ ؕ ا

َ
یِۡ ق
 
اِن
َ
ِیۡ ف

 
 عِبَادِیۡ عَن

َ
ک
َ
ل
َ
ا سَا

َ
 جب میرا بندہ میری بابت سوال کرے ۔ پس    ( 187)البقرہ:   وَاِذ

ں ی
  بہت ہی  مَ

 قریب ہوں۔  
ں ی
 پکارو اور   پکارنے والے کی دعا کو قبول کرتا ہوں جب وہ پکارتا ہے بعض لوگ اس کی ذات پر شک کرتے ہیں ۔ پس میری ہستی کا نشان یہ ہے کہ تم مجھےمَ

 
 1084۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

 نصائح پندو حضرت مسیح موعودؑ کی احباب جماعت کو

 ء(1984ایڈیشن   7)ملفوظات جلد

 (10)تقریر نمبر

 

مسیح موعودؑ بت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

 مجھ سے مانگو۔  
ں ی
جگہ کھڑے ہو کر ایک     تمہیں پکاروں گا اور جواب دوں گا اور تمہیں یاد کروں گا۔ اگر یہ کہو کہ ہم پکارتے ہیں پر وہ جواب نہیں دیتا تو دیکھو کہ تم ایکمَ

ر کو

 

ور ہے پکارتے ہو اور تمہارے اپنے کانوں میں کچھ نقص ہے وہ شخص تو تمہاری آواز سُُ
ُ
ور سے جواب د ایسے شخص کو جو تم سے بہت د

ُ
ے  تم کو جواب دے گا مگر جب وہ د

ور ہوتی جائے گی تو تم ضرور آو 
ُ
وری د
ُ
و گے ۔ جب سے دنیا کی  گا تو تم بباعث بہرہ پن کے سُن نہیں سکو گے۔ پس جوں جوں تمہارے درمیانی پردے اور حجاب اور د

 

از کوسُ

رفتہ رفتہ بالکل یہ بات نابُود ہوجاتی کہ اس کی ہستی ہے بھی۔  پیدائش ہوئی ہے اس بات کا ثبوت چلاآتا ہے کہ وہ اپنے خاص بندوں سے ہمکلام ہوتا ہے ۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو  

دیدار یا گفتار۔ پس آج کل کا گفتار قائمقام ہے دیدار کا۔ ہاں جب تک    س کی آواز کو سُن لیں یا اُپس خدا تعالیٰ کی ہستی کے ثبوت کا سب سے زبردست ذریعہ یہی ہے کہ ہم  

 “ کی آواز سنائی دے گی۔خدا کے اور اس سائل کے درمیان کوئی حجاب ہے اس وقت تک ہم سُن نہیں سکتے ۔ جب درمیانی پردہ اُٹھ جاوے گا تو اُس 

 (  227-226صفحہ  7)ملفوظات جلد  

عا 
ُ
 نماز اور د

 : فرمایا 

عا ہے  ”
ُ
نہیں کرتا وہ    نماز کا ایک ایک لفظ جو بولتا ہے وہ نشانہ دعا کا ہوتا ہے۔ اگر نماز میں دل نہ لگے تو پھر عذاب کے لئے تیار رہے کیونکہ جو شخص دعا  ۔نماز اصل میں د

کھ اٹُھاتا ہوں۔ مشکل والوں کی مشکل سوائے اس کے کہ ہلاکت کے نزدیک خود جاتا ہے اور کیا ہے ۔ ایک حاکم ہے جو بار بار اس امر کی ندا کرتا ہے کہ میں دکھیاروں کا 
ُ
 د

 حل کرتا ہوں ۔ 
ں ی
رتا ہے اور اس کی ندا کی پروا نہیں کرتا  گ بہت رحم کرتا ہوں۔ بیکسوں کی امداد کرتا ہوں لیکن ایک شخص جو کہ مشکل میں مبتلا ہے اس کے پاس سے  مَ

قت انسان کو آرام دینے کے لئے تیار ہے ۔  نہ اپنی مشکل کا بیان کرکے طلب امداد کرتا ہے تو سوائے اس کے کہ وہ تباہ ہو اور کیا ہوگا ۔ یہی حال خداتعالیٰ کا ہے کہ وہ تو ہر و

وری ہے کہ نافرمانی سے باز رہے اور دعا بڑے زور سے کرے کیونکہ پتھر پر پتھر زور سے پڑتا ہے  تب بشرطیکہ کوئی اس سے درخواست کرے ۔ قبولیت دعا کے لئے ضر 

ُ آگ پیدا ہوتی ہے ۔   ر 
َ
مسُۡتَق

ۡ
 یوَۡمَئِذِ ۣال

َ
ِک

رَب  یت کو قیامت پر چسپاں کرنا غلطی ہے کیونکہ اس دن تو خدا کی طرف رجوع کرنا کسی کام نہ آوے گا بلکہ یہ اس زمانہ  اس آاِلیٰ 

ئی  نیں گے ۔ تب وہ اس سے رہا کی حالت ہے کہ طاعون کے  بارے میں خواہ کوئی حیلہ حوالہ کریں ہرگ کام نہ آوے گا۔ آخر مستقر خداتعالیٰ ہی ہوگا ۔ لوگ جب اس کو ما

   ۔ صرف خداتعالیٰ کی پناہ ہی کام آوے گی ۔ہوتا ہے مگر طاعون میں کوئی مفرنہیںبھی اسی پر چسپاں ہے۔ کیونکہ وہ دوسرے آفات میں کوئی نہ کوئی مفر   این المفر۔ دے گا

کہا گیا ہے۔  خدا وہی دن ہیں جن کی نسبت  یہ  گا۔  پاوے  اپنے صدق سے نفع  وہ ضرور      تعالیٰ کی طرف ظلم کبھی منسوب نہیں ہوسکتاجو صادق ہوگا۔ 
ُ
ع
َ
ف
ۡ
ینَ یوَمُۡ  ا 

َ
ہٰذ

ہُمۡ 
ُ
نَ صِدۡق

ۡ
دِقیِ

 “ ۔الص ٰ

 (  71-70صفحہ  7)ملفوظات جلد 

ر موقع پر فرمایا۔ سامعین!  
ْ
 اسِی سلسلے میں ایک ایو

عا کی مثال  ”
ُ
نی کے  ایک چشمۂ شیریں کی طرح ہے جس پر مومن بیٹھا ہوا ہے۔ وہ جب چاہے اس چشمہ سے اپنے آپ کو سیراب کرسکتا ہے۔ جس طرح ایک مچھلی بغیر پاد

عا ہے کہ جس کے بغیر وہ زندہ نہیں  
ُ
رہ سکتا ۔ اس دعا کا ٹھیک محل نماز ہے جس میں وہ راحت اور سرور مومن کو ملتا ہے کہ جس  زندہ نہیں رہ سکتی اسی طرح مومن کا پانی د

عا کے ذریعہ ہی مقابل ایک عیاش کا کامل درجہ کا سرور جو اُسے کسی بدمعاشی میں میسّر آسکتا ہے ، ہیچ ہے ۔ بڑی بات  جو دعا میں حاصل ہوتی ہے وہ قر  کے
ُ
ب الٰہ ہے۔ د

عا میںاپنی  طرف کھینچتا ہے ۔ جب  سےانسان خداتعالیٰ کے نزدیک ہوجاتا اور اُ 
ُ
پورا اخلاص اور انقطاع پیدا ہوجاتا ہے ۔تو خداتعالیٰ کو بھی اس پر رحم آجاتا ہے     مومن کی د

ِ  اور خداتعالیٰ اس کا  
ّ
ا  تلخ ہوجاتی ہے۔ دیکھ لیجئ ہوجاتا ہے ۔ اگر انسان اپنی زندگی پر غور کرے تو الٰہ تولّی کے بغیر انسانی زندگی  متولّ

ً
طع
ق
بلوغت کو پہنچتا ہے    ۔ جب انسان حدِّ 

اور نا اُن سے بچنے کے لئے طرح طرح کی کا   اور اپنے نفع نقصان کو سمجھنے لگتا ہے تو نامرادیوں  وہ  ۔  کا ایک لمبا سلسلہ شروع ہوجاتا ہے  اورقسما قسم کے مصائب  میابیوں 

 م  کوششیں کرتا ہے۔ دولت کے ذریعہ ، تعلق  
ّ
ُ
وہ  اس میں کا حُ ب ہو۔ میاکے ذریعہ۔ قسما قسم کے حیلہ و فریب کے ذریعہ وہ بچاؤ کے راہ نکالتا ہے۔ لیکن مشکل ہے کہ 

اور تکالیف کا مقابلہ اہل اللہ یا انبیاء کے مصائب کے ساتھ کیا جاوے تو   مو ہمو۔ اب اگر ان دنیا داروں کے غموم  وقت  اس کی تلخ کامیوں کا انجام خود کشی ہوجاتی ہے  بعض  

 
ّ
نہیں کرسکتے ۔ اُن کی   ونالذکر جماعت کے مصائب بالکل ہیچ ہیں ۔ لیکن یہ مصائب و شدائد اس پاک گروہ کو رنجیدہ یا محز  لُ انبیاء علیہم السلام کے مصائب کے مقابل او

ہو اور مثلاً اس حاکم نے  اگر ایک شخص کا ایک حاکم سے تعلق   !  خوشحالی اور سرور میں فرق نہیں آتا کیونکہ وہ اپنی دعاؤں کے ذریعہ خداتعالیٰ کی تولّی میں پھر رہے ہیں ۔ دیکھو



 
3 

۔ ہےتھ میں  ن بھی دیا ہو کہ وہ اپنے مصائب کے وقت اس سے استعانت کرسکتا ہے۔ تو ایسا شخص کسی ایسی تکلیف کے وقت جس کی گرہ کشائی اس حاکم کے ہااسے اطمینا

وہ کب مصائب و شدائد کے وقت    عام لوگوں کے مقابل کم درجہ رنجیدہ اور غمناک ہوتا ہے تو پھر وہ مومن جس کا اس قسم کا بلکہ اسے بھی زیادہ تعلق احکم الحاکین سے ہو

رِ گھبرا وے گا۔انبیاء علیہم السلام پر جو مصیبتیں آتی ہیں اگر ان کا  

ُ

ُ
یہ لوگ جب دنیا میں بغرض    عشیر بھی ان کے غیر پر وارد ہو تو اس میں زندگی کی طاقت باقی نہ رہے ۔ع

 دنیا دشمن ہوجاتی ہے۔ لاکھوں آدمی انُ کے خون کے پیاسے ہوتے ہیں۔ لیکن یہ خطرناک دشمن  
ُ
اُن کے اطمینان میں خلل انداز نہیں    بھیاصلاح آتے ہیں تو انُ کی کُ

اُن کا دشمن  کا ایک دشمن بھی ہو تو وہ کسی لمحہ بھی اس کے شر سے امن میں نہیں رہتا چہ جائیکہ ملک کا ملک  ۔ اگر ایک شخص  اور  پھر یہ لوگ باامن زندگی بسر     ہو   ہوسکتا  

رہ و کرامت ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ و

 

ز
ج 
ع
ُ
م

وں  سلم کی استقامت انُ کے لاکھوں معجزکریں۔ ان تمام تلخ کامیوں کو ٹھنڈے دل سے برداشت کرلیں۔ یہ برداشت ہی 

وجاہت ، دنیوی  ، سلطنت  دولت  ایک طرف ہونا۔  کا  قوم   
ُ
۔ کُ رہ ہے 

 

ز
ج 
ع
ُ
م

ایک  کر  بڑھ  اس    سے  کا  قوم  لالچ  وغیرہ سب کچھ کے  وہ  ، حسینہ جمیلہ بیویاں  دینا کہ  پر  شرط 

ہ اللہاعلائےکلمۃُ
ٰ 
الل ا 

َ  
اِل اِلہَٰ   

ۡۤ
ک جاو  لاَ

ُ
 کا فرمانا کہ    یں۔ لیکن ان سب کے مقابل جناب رسالتمآب  سےر

ں ی
 یہ سب باتیں قبول کرتا۔    تو   اگر اپنے نفس سے کرتامَ

ں ی
 تو مَ

 
ِ
ُ
اُس دعا کے    سب  خدا کے  تحت یہ.حُ اور برداشت  اور پھر دوسری طرف سب تکالیف کی برداشت کرنا یہ ایک فوق الطاقت معجزہ ہے۔ یہ سب طاقت  کچھ کررہا ہوں 

 حاصل ہوتی ہے جو مومن کو خداتعالیٰ نے عطا کی ہے۔ ان لوگوں کی دردناک،.ذریعہ
ُ
کا آنحضرت  .  حضرت عمرؓ  حملہ کو توڑ دیتی ہے۔عا بعض وقت قاتلوں کے سفاکانہ  د

جناب رسالتمآب کو قتل کرے گا وہ بہت کچھ    ابوجہل نے ایک قسم کااشتہار قوم میں  دے رکھا تھا کہ جو  جانا آپ لوگوں نے سُنا ہو گا۔  اللہ علیہ وسلم کے قتل کے لئے  .صلی

حضرت کے لئے آمادہ ہوگیا۔ اس کو کسی عمدہ وقت کی تلاش تھی۔    سلام ہونے سے پہلے ابو جہل سے معاہدہ کیا اور قتلِبا  فنے مشرّ  انعام و اکرام کا مستحق ہوگا ۔ حضرت عمرؓ

شام خانہ کعبہ میں جا چھپے ۔ آدھی رات  آتے ہیں۔ یہ  وقت عمدہ سمجھ کر حضرت عمرؓ سِر نماز دریافت پر اسُے معلوم ہوا کہ حضرت نصف شب کے وقت خانۂ کعبہ میں بغرض

ہکے وقت جنگل میں سے  
ٰ 
الل ا 

َ  
اِل اِلہَٰ   

ۡۤ
کی آواز آنا شروع ہوئی ۔ حضرت عمرؓ نے ارادہ کیا کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سجدہ میں گریں تو اس وقت قتل کروں۔    لاَ

الٰہ کا ذکر کیا کہ حضرت عمرؓ کا دل پسیج گیا ۔ اس کی ساری جرأت جاتی رہی    آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے درد کے ساتھ مناجات شروع کی اور سجدہ میں اس طرح حمدِ

ہوگئے۔ آنحضرت صلی  اللہ علیہ وسلم نے آہٹ   کو چلے تو انُ کے پیچھے حضرت عؓمر  اوراس کا قاتلانہ ہاتھ سُست ہوگیا۔ نماز ختم کر کے جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم گھر

عا کے ڈر سے بول اٹُھے  ! پاکر دریافت کیا اور معلوم ہونے پر فرمایا کہ اے عمر
ُ
   ! کہ حضرت  کیا تو میرا پیچھا نہ چھوڑے گا۔ حضرت عمر بد د

ں ی
 نے آپ کے قتل کا ارادہ چھوڑ مَ

 “ ہوئی۔پیدا  محبت   پہلی رات تھی جب مجھ میں اسلام کی  دیا۔ میرے حق میں بددعا نہ کیجئے گا ۔ چنانچہ حضرت عمر فرمایا کرتے تھے کہ وہ 

 (  61-59صفحہ  7)ملفوظات جلد 

عا 
ُ
 نماز کے بعد د

 فرمایا: 

”  
ں ی
ہے ۔ اُن کی نماز میں اس قدر بھی رقّت اور لذّت نہیں ہوتی جس قدر نماز کے بعد ہاتھ اٹُھا  ناکہ آج کل لوگ جس طرح نماز پڑھتے ہیں وہ محض ٹکریں مار  دیکھتا ہوںمَ

اُن کی نمازوں میں حضور اور لذّت پیدا ہوجاتی ۔ اس لئے    !کر دعا میں ظاہر کرتے ہیں ۔ کاش  یہ لوگ اپنی دعائیں نماز میں ہی کرتے ۔ شاید 
ں ی
ا  آپ کو کہتا ہوں کہ مَ
ً
م
حک
 

عا نہ کریں اور وہ لذّت اور حضور جو دعا کے لئے رکھا ہے۔ دعاؤں کو نماز میں کرنے سے پیدا کریں۔ میر 
ُ
ا مطلب یہ نہیں کہ نماز کے بعد سردِست آپ بالکل نماز کے بعد د

 دعا کرنی منع ہے۔ لیکن  
ں ی
جب یہ حضور پیدا    ! چاہتا ہوں کہ جب تک نماز میں کافی لذّت اور حضور پیدا نہ ہو نماز کے بعد دعا کرنے میں نماز کی لذت کو مت گنواؤ۔ ہاںمَ

وہ ہرگ غیر زبان میں پیدا نہیں ہوسکتا ۔ سو    ہوجاوے تو کوئی حرج نہیں ۔ سوبہتر ہے نماز میں  دعائیں اپنی زبان میں مانگو جو طبعی جوش کسی مادری زبان میں ہوتا ہے  کی 

عا اپنی زبان میں خداتعالیٰ کے آگے پیش کرو تاکہ آہستہ آہستہ
ُ
 تم کو حلاوت پیدا ہوجائے۔ سب سے  نمازوں میں قرآن اور ماثورہ دعاؤں کے بعد اپنی ضرورتوں کو برنگِ د

   چاہی کی رضا مندی اور گناہوں سے نجات حاصل ہو کیونکہ گناہوں ہی سے دل سخت ہوجاتا  اور انسان دنیا کا کیڑا بن جاتا ہے۔ ہماری دعا یہ ہونی عمدہ دعا یہ ہے کہ خداتعالیٰ

اُ ور کردے اور اپنی رضامندی کی راہ دکھلائے۔ دنیا میں مومن کی مثال 
ُ
س سوار کی ہے کہ جو جنگل میں جارہا کہ خداتعالیٰ ہم سے گناہوں کو جو دل کو سخت کردیتے ہیں د

لے     اور تھکان سفر کے ایک درخت کے نیچے سستانے کے لئے ٹھہر جاتا ہے لیکن ابھی گھوڑے پر سوار ہے اور کھڑا کھڑا گھوڑے پر ہی کچھ آراممیہے۔ راہ میں بسبب گر

 ایسا نہیں خداتعالیٰ اس کی پرواہ نہیں  جو  کر آگے سفر کو جاری رکھتا ہے ۔ لیکن جو شخص اس جنگل میں گھر بنالے وہ ضرور درندوں کا شکار ہوگا۔ مومن دنیا کو گھر نہیں بناتا اور

کے ساتھ خداتعالیٰ کا قرب  کرتا نہ خداتعالیٰ کے نزدیک دنیا کو گھر بنانے والے کی عزّت ہے ۔ خداتعالیٰ مومن کی عزت کرتا ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ مومن نوافل  



 
4 

کے کام میں دنیا کا بندہ تھوڑا سا کر کے سست ہوجاتا ہے لیکن مومن  خیر  حاصل کرتاہے۔ نوافل سے مراد یہ ہے کہ خدمت مقرر کردہ میں زیادتی کی جاوے ۔ ہر ایک  

کی فکر    صرف نماز سے ہی مختص نہیں بلکہ ہر ایک حسنات میں زیادتی کرنا نوافل ادا کرنا ہے ۔ مومن محض خداتعالیٰ کی خوشنودی کے لئے اُن نوافل  نوافلزیادتی کرتا ہے۔ 

اور بالمقابل خداتعالیٰ بھی اُس کے  میں لگا رہتا ہے ۔ اس کے دل میں ایک درد ہوتا ہے جو اسے بے چین کرتا ہے اور وہ دن بہ دن نوافل و حسنات میں  ترقی کرتا جاتا ہے  

ی کہ مومن اپنی ذات کو فنا کر کے خداتعالیٰ کے سایہ تلے آجاتا ہے۔ اسُ کی آنکھ خداتعالیٰ کی آنکھ

ّٰ
ّ

 

حت

۔ اس کے کان خداتعالیٰ کے کان ہوجاتے ہیں   قریب ہوتا جاتا ہے 

کا ہاتھ اور اس  وہ کسی معاملہ میں خداتعالیٰ کی مخالفت نہیں کرتا۔ ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ اس کی زبان خداتعالیٰ کی زبان  کا ہاتھ ہوجاتا ہے۔ پھر  کیونکہ   خداتعالیٰ 

د نہیں
ّ
 خداتعالیٰ فرماتا ہے کہ مجھے کسی بات میں اس قدر ترد

ّ
ُ ہوتا ہے۔ یوں تو خداتعالیٰ کی ذات   د ہوتا۔جس قدر مومن کی جان نکالنے میں ترد

ّ
سے پاک ہے   داتسب ترد

کی طرح مَر جاتے ہیں لیکن مومن کا معاملہ دگرگوں ہے۔ مجھے یہ سمجھ آتی ہے  وںلیکن یہ فقرہ جو فرمایا تو مومن کے اکرام کے لئے فرمایا ۔ اب دوسرے لوگ کیڑے مکوڑ

اُن کو خوفناک امراض لاحق ہوجاتے ہیں  اور بعض وقت  اور انبیاء کی زندگی آئے دن طرح طرح کی بیماریوں میں مبتلا رہتی ہے  خدا   جیسے کہ ہمارے رسولِ   کہ جو صلحاء 

د کا اظہار ہے جس کا اُوپر ذکر ہوا ہے۔ گویااللہ تعالیٰ اس سے معاملہ ایسا کرتا ہے اور خو.صلی
ّ
فناک بیماریوں سے اُسے نجات دے کر  اللہ علیہ وسلم کی صورت تھی۔ یہ اسُ ترد

ہر ایک چیز بابرکت ہوجاتی ہے جہاں وہ بیٹھتا ہے وہ جگہ   کی ظاہر کردیتا ہے کہ وہ اُسے معمولی انسانوں کی طرح ضائع نہیں کرتا۔ قرآن اور حدیث سے ثابت ہے کہ مومن 

کے سامنے لایا جاوے  گا۔ خداتعالیٰ اس    لیٰشفا ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ ایک گنہگار خداتعا لئے  دوسرے کے لئے موجب برکت ہوتی ہے۔ اس کا پس خوردہ ایوروں کے

ً  تو کبھی نہیں ملا وہ خود  سے پوچھے گا کہ تو نے کوئی نیک کام کیا ؟ وہ کہے گا کہ نہیں۔ پھر خدا تعالیٰ اُس کو کہے  گا فلاں مومن کو تو ملا تھا وہ کہے گا خد

 

ہی ایک دن  اوند میں ارادت

 گیا
ِ
سے بخش دے گا۔ پھر ایک ایور موقع پر حدیث میں آیا ہے کہ خداتعالیٰ فرشتوں سے دریافت کرے گا کہ میرا ذکر کہاں پر ہو رہا ہے؟ وہ  اُ۔ خداتعالیٰ  مجھے راستہ میں مِ

نیا پرست شخص تھا ۔ اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ   لبتہ ذکرِا کہیں گے کہ ایک حلقہ مومنین کا تھا جہاں دنیا کے ذکر کا نام و نشان بھی نہ تھا  
ُ
الٰہ آٹھوں پہر ہورہا ہے۔اُ ن میں ایک د

 
ں ی
سُہُم     نے اس دنیا دار کو اس ہم نشینی کے باعث بخش دیا ۔مَ لِی 

َ
جَ قیٰ 

 
لاَ یشَ و مٌ 

َ
ق ہُم  

َ
۔ بعض حدیثوں میں آیا ہے کہ جہاں ایک مومن امام ہو اس کے مقتدی پیش ازیں  اِن

 “دئیے جاتے ہیں۔کہ وہ سجدہ سے سر اُٹھاوے بخش 

 (  40-38صفحہ 7)ملفوظات جلد 

 فرمایا: 

عا کے لئے انسان کو اپنے”
ُ
اس کا میلان دنیا کی طرف ہے یا دین کی طرف یعنی کثرت سے وہ دعائیں دنیاوی آسائش کے لئے ہیں یا دین کی  خیال اور دل کو ٹٹولنا چاہیئے کہ آیا د

 ے۔ بہت دفعہ دیکھاخدمت کے لئے۔ پس اگر معلوم ہو کہ اُٹھتے بیٹھتے اور لیٹتے ہوئے اسے دنیاوی افکار ہی لاحق ہیں اور دین مقصود  نہیں تو اسے اپنی حالت
ن

 

ئ
 
ہ
گیا    پر رونا چا

مراض لاحق ہوجاتے ہیں۔ بعض  ہے کہ لوگ کمر باندھ کر حصول دینا کے لئے مجاہدے  اور ریاضتیں کرتے ہیں۔ دعائیں بھی مانگتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ طرح طرح کہ ا

دانہ کی ہے ۔ اگر کسی کو ایک دانہ دیا جاوے  اور وہ اسے لیجا کر  مجنون ہوجاتے ہیں لیکن سب کچھ دین کے لئے ہو تو خداتعالیٰ ان کو کبھی ضائع نہ کرے ۔ قول اورعمل کی مثال 

ے گا۔ ایسے ہی اگر قول ہو اور اس پر عمل نہ ہو تو آہستہ آہستہ وہ قول بھی نہ رہے گا۔ اس لئے  ے ۔ تو آخر اُسے پڑےپڑے  گھن لگ جاورکھ چھوڑے اور استعمال نہ کر

 “ کرنی چاہیئے۔اعمال کی طرف سبقت 

 ( 117صفحہ  7)ملفوظات جلد 

عا کی ضرورت 
ُ
 د

 فرمایا: 

اور   کہ یہ مقام انسان کی اپنی قوت سے نہیں مل سکتا ۔ ہاں اس میں کلام نہیں کہ انسان کا فرض ہے کہ وہ مجاہدات کرے لیکن اس مقام کے حصول  سچ یہ ہے  ” کا اصل 

عا سے قوت اور تائید نہیں پاتا ۔ اس دشوار  
ُ
عا ہے۔ انسان کمزور ہے جب تک د

ُ
ار منزل کو طے نہیں کرسکتا ۔ خود اللہ تعالیٰ نے انسان کی کمزوری اور اس کی گسچاذریعہ د

ا  ضعفِ حال کے متعلق ارشاد فرمایا ہے 
ً
عِیۡف

َ
سَانُ ض

ۡ
انِ
ۡ
لِقَ ال

ُ
۔ پھر باوجود اس کی کمزوری کے اپنی ہی طاقت سے ایسے عالی درجہ اور ہےیعنی انسان ضعیف اور کمزور بنایا گیا خ

مشکل مقام  ارفع مقام کے حاصل کرنے کا دعویّٰ سراسر خام خیالی ہے۔ اس کے لئے دعا کی بہت بڑی ضرورت ہے ۔ دعا ایک زبردست طاقت ہے جس سے بڑے بڑے  

اور دشوار گار منزلوں کو انسان بڑی آسانی سے  طے کرلیتا ہے کیونکہ وہ دعا فیض اور قوت کے جذب کرنے والی نالی ہے جو اللہ تعالیٰ سے آتا ہے۔ جو  حل ہوجاتے ہیں 



 
5 

عاؤں میں لگا رہتا ہے وہ آخر اس فیض کو کھینچ لیتا ہے۔
ُ
عا سے کام لے  ۔ اسباب سے    شخص کثرت سے د

ُ
بلکہ اول تمام مساعی اور مجاہدات کو کام میں لائے اور اس کے ساتھ د

رکام لے ۔ اسباب سے کام نہ لینا اور   ِ

 

عا سے کام لینا۔ یہ آداب الدعا کے ناواقفی ہے اور خداتعالیٰ کو آزمانا ہے اور  ن
ُ
ر ی د ِ

 

عا کو لا شئی محض سمجھنا۔ یہ  ن
ُ
ے اسباب پر گِر رہنا اور د

عا بڑی دولت ہےدہریت ہے۔ یقیناً سمجھو کہ  
ُ
نہ آئے گی ۔ وہ ایک ایسے قلعے میں محفوظ ہے۔ جس کے اردگرد    ۔ جو شخص دعا کو نہیں چھوڑتا ۔اسکے دین اور دنیا پر آفتد

اس پر کمزور بھی ہے اور پھر ایسے جنگل میں ہےجو   ہتھیار ہے اوربے  کی طرح ہے جو خود    اس شخصسپاہی ہر وقت  حفاظت کرتے ہیں۔ لیکن جو دعاؤں سے لاپروا ہے اور وہ  

ہرگ نہیں ہے۔ ایک لمحہ میں وہ مُوذی جانوروں کا شکار ہوجائے گا اور اس کی ہڈی بوٹی نظر نہ  ہے ۔ وہ سمجھتا ہے کہ اس کی خیر  درندوں اور مُوذی جانوروں سے بھرا ہوا  

عا ہے۔ یہی ہی اور اس کی حفاظت کا اصل ذریعہ ت د۔ اس لئے یاد رکھو کہ انسان کی بڑی سعا ئے گیآ
ُ
 “ اس میں لگا رہے۔ وقت دعا اس کے لئے پناہ ہے۔ اگر وہ ہر یہی د

 (   193-192صفحہ  7)ملفوظات جلد 

عا میں فرق 
ُ
 الصلوٰہ اور د

 فرمایا: 

 ایک مرتبہ    ”
ں ی
   میں کیا فرق ہے۔ حدیث شریف میں آیا ہے کہ    دعامیں اور    صلوٰۃ خیال کیا کہ   نےمَ

ُ
عَاءُ   ھِیَ   الصَلٰوۃ

ُ لد 
َ
عِبَادَۃِ  الصَلٰو۔  ا

 
ال  
ُ  
 مُخ

ُ
عا ہے۔ نماز  یعنی  ۃ

ُ
نماز ہی د

عا دنیوی امور کے لئے ہو تو اس کا نام صلوٰۃ نہیں۔ لیکن جب انسان خدا کو ملنا چاہتا ہے اور اس کی
ُ
نظر رکھتا ہے اور ادب انکسار  مد رضا کو    عبادت کا مغز ہے ۔ جب انسان کی د

ریعہ  کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے حضور میں کھڑا ہو کر اس کی رضا کا طالب ہوتا ہے تب وہ صلوٰۃ میں ہوتا ہے۔ اصل حقیقت  دعا کی وہ ہے جس کے ذ  تواضع اور نہایت محویّ 

باتوں سے ہٹاتی ہے۔ اصل بات یہی  سے خدا اور انسان کے درمیان رابطہ تعلق بڑھے یہی دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنے کا ذریعہ ہوتی ہے  اور انسان کو نامعقول  

گیا ہے کہ دنیوی مشکلات    ہے کہ انسان رضائے الٰہ کو حاصل کرے۔ اس کے بعد روا ہے کہ انسان اپنی دنیوی ضروریات کے واسطے بھی دعا کرے۔ یہ اس واسطے روا  رکھا 

ے پر دلالت کرتا ہے جیسے آگ سے پُراور کج پنے کے زمانہ میں یہ امور ٹھوکر کا موجب بن جاتے ہیں ۔ صلوٰۃ کا لفظ  …بعض دفعہ دینی معاملات میں حارج ہوجاتے ہیں 

 

معن

سوز 

عا میں پیدا ہونی چاہی
ُ
 “جب ایسی حالت کو پہنچ جائے جیسے موت کی حالت ہوتی ہے تب اس کا نام صلوٰۃ ہوتا ہے۔   سوزش پیدا ہوتی ہے۔ ویسی ہی گدازش د

 (  368- 367صفحہ  7)ملفوظات جلد 

 دعائیں فتح کا ہتھیار ہے سامعین!  

 :فرمایا 

 کو دعا کرنے کی تاکید فرمائی ہے بلکہ وہ دعا کا منتظر منہی دعا پر ہے۔ دعا ہی ایک ہتھیار ہے جس سے مومن ہر کام میں فتح پاسکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے مومداردار وہمارا تو سارا  ”

ہے۔ ہم نے ایک دفعہ ایک اخبار پڑھا  رہتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہماری دعاؤں کو خاص فضل سے قبول فرماتا ہے۔ دعا سے انسان ہر ایک بَلا اور مرض سے بچ جاتا 

 ھ گیا۔ پنسل میں کچھ زہر بھی ہوتا ہے۔ تھوڑی دیر میں اس کے ہاتھ میں ورم ہونا شروع ہوگیا۔  تھا کہ ایک تھانے دار کے ناخن میں پنسل کا ایک
ت
ُ
ح 
 ٹکڑا کسی طرح سے 

بازو میں زہر اثر کر گیا    گیا۔ ڈاکٹر نے کہا کہ اسبڑھتے بڑھتے ورم اس قدر بڑھ گیا کہ کہنی تک جاپہنچا اور ایسا معلوم ہوتاتھا کہ گویا سہ چند بوجھ ہوگیا ہے۔ فوراً ڈاکٹر کو بُلایا  

 وہ مَر گیا۔ ہمارے بھی ایک  ہے۔ تم اگر اس کو کٹانے پر راضی ہو تو جان بچ جائے گی ورنہ نہیں ۔ وہ تھانے دار کٹانے پر راضی نہ ہوا۔ اس کے بعد تھوڑے ہی عرصہ میں

 یاد آگیا ۔     بھی ورم ہونا شروع ہوگیا ہے۔ تو ہمیں وہ قصّہدفعہ اسی طرح ناخن میں پنسل  لگ گئی ۔ ہم سیر کرنے گئے تو دیکھا کہ ہمارے ہاتھ میں
ں ی
 نے اسی جگہ دعا شرو ع مَ

 کرتا رہا تو دیکھتا کیا ہوں کہ جب ہی  کردی ۔ گھر پہنچنے تک برابر دعا 
ں ی
  گھر پہنچا تو ورم کا نام و نشان تک بھی نہ تھا۔ پھر  مَ

ں ی
 بیان کیا۔   نے لوگوں کو دکھایا اور سارا قصّہ مَ

 اسی طرح ایک دفعہ میرے دانت کو سخت درد شروع ہوگیا۔  
ں ی
ووا دینا بہتر ہے۔  مَ

کِل

 

ن
  نے لوگوں سے ذکر کیا تو اکثر نے صلاح دی کہ اس کو 

ں ی
ووانا پسند نہ  کیا اور دعا  مَ

کِل

 

ن
 نے 

فِیۡ   کی طرف  رجوع کیا تو الہام ہوا
ۡ
ہُوَ یشَ

َ
تُ ف

ۡ
ا مَرضِ

َ
۔ اس کے ساتھ ہی مرض کو بالکل آرام ہوگیا ۔ اس بات کو قربیاً پندرہ سال ہوگئے ہیں ۔ اسی سے ثابت ہوتا ہے کہ  وَاِذ

 گیا ہے کہ دنیا بڑے  انسان کے ایمان کے موافق اسباب سے نفر ت ہوجاتی ہے۔ جس قدر ایمان کامل ہوتا ہے اسی قدر اسباب سے نفرت ہوتی جاتی ہے ۔ حقیقت میں دیکھا

عروج و مالداری حاصل  کے میں پڑی ہوئی ہے۔ جن باتوں کو اپنی ترقی کے ذرائع سمجھی بیٹھی ہے۔ اصل میں وہی ذلّت کا موجب ہوتی ہے ۔ دنیاوی عزّت بڑھانے اور  دھ 

کی کوشش کرتے رہتے ہیں ۔    کرنے کے لئے طرح طرح کے فریب و دجل اور دھکے استعمال کرتے ہیں اور طرح طرح کی بے ایمانیوں سے اپنے مقاصد حاصل کرنے 

انصاف اور معرفت سے     نظرِانہیں مکاریوں کو اپنی مرادوں کا ذریعہ سمجھے ہوئے ہیں یہاں تک کہ بڑے فخر سے اپنی کامیابیوں کا دوستوں میں ذکر کرتے ہیں۔ لیکن اگر



 
6 

 حال سے ظاہر نہیں ہوتی ۔ طمانیت  دیکھا جاوے تو اُن کے یہ طریق کوئی راحت نہیں بخشتے ۔ جب پوچھو تو شاکی اور نالاں ہی نظر آتے ہیں اور کبھی راحت اور طمانیت اُن کے 

ر

 

ُ  
 

دینے والا اسی کو    خدا کے نہیں ہوتی۔ جب تک انسان اللہ تعالیٰ  پر کامل ایمان نہیں رکھتا اور اس کے وعدوں پر سچا یقین نہیں کرتا اور ہر ایک مقصود کا   فضلِ  کی رؤیت ب

نَ    ہوسکتی۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہےنہیں سمجھتا اور کامل اصلاح اور تقویّٰ اختیار نہیں کرلیتا تو اس وقت تک وہ حقیقی راحت دستیاب نہیں
ۡ
لِحِی

ی الص ٰ
َ  
 (197:الاعراف)وَہُوَ یتََولَ

ِ  یعنی جو صلاحیت اختیار کرتے ہیں خداتعالیٰ اُن کا  
ّ
ِ   متولّ

ّ
رکھتا ہے اس کے بہت بوجھ کم ہوجاتے ہیں۔ بہت ساری ذمہ داریاں گھٹ جاتی ہیں۔    ہوجاتا ہے۔ انسان جو متولّ

ِ  بچپن میں ماں بچّے کی 
ّ
۔ اس کے کپڑوں اور کھانے پینے کے خود  ہوتی ہے۔ تو بچّے کو کوئی فکر اپنی ضروریات کا نہیں رہتا ۔ وہ خود ہی اس کی ضروریات کی کفیل ہوتی ہے  متولّ

اور دھلاتی ہے اور کھلاتی اور پلاتی ہے۔ یہاں تک کہ بعض وقت اس کو مار کر کھانا ہی فکر میں لگی رہتی ہے۔ اس کی صحت  قائم رکھنے کا دھیان اسی کو رہتا ہے۔ اس کو نہلاتی  

اُن کو پُورا کرنے کے خیال میں لگی رہتی ہے۔  کھلاتی ہے اور پانی پلاتی ہے اور کپڑا پہناتی ہے۔ بچہ اپنی ضرورتوں کو نہیں سمجھتا  بلکہ ماں ہی اس کی ضرورتوں کو خوب سمجھتی  اور

ِ   اسی طرح جب
ّ
 آئے تو انسان کو بالطبع ایک متولّ

ِ

 

ِ  کی ضرورت پڑتی ہے۔ طرح طرح سے اپنے   ماں کی تولیت سے نِ
ّ
ور لوگوں کو بناتا ہے جو خود کمزور ہوتے ہیں اور ای   متولّ

ور اصلاح اختیار کرتے ہیں اُن کا وہ ای اپنی ضروریات میں غلطان ایسے ہوتے ہیں کہ دوسرے کی خبر نہیں لے سکتے ۔ لیکن جو لوگ ان سب سے منقطع ہو کر اس قسم کا تقویّٰ  

ِ خود 
ّ
یسے طور پر سمجھتا ہے  ہوجاتا ہے اور ان کی ضروریات اور حاجات کا خود ہی کفیل ہوجاتا ہے۔ انہیں کسی بناوٹ کی ضرورت ہی نہیں رہتی ۔ وہ اس کی ضروریات کو ا  متولّ

 مے رسد والی نوبت ہوتی ہے ۔ لیکن انسان بہت کہ یہ خود بھی اس طرح نہیں سمجھ سکتا اور اس پر اس طرح فضل کرتا ہے کہ انسان خود حیران رہتا ہے۔ گر نہ ستانی بہ ستم

ِ سے زمانے پالیتا ہے۔ جب اس پر ایسا زمانہ آتا ہے کہ خدا اس کا 
ّ
رنا پڑتا ہے  گہوجائے یعنی اس کو خداتعالیٰ کی تولیت حاصل کرنے سے پہلے کئی متولیوں کی تولیت سے   متولّ

اسِ ۙجیسا کہ خداتعالیٰ فرماتا ہے 
َ  
ِ الن

 بِربَ 
ُ
عُوذۡ

َ
لۡ ا

ُ
اسِ ۙ ق

َ  
اسِ ۙ مَلِکِ الن

َ  
اسِ   اِلہِٰ الن

َ  
ن
َ
خ
ۡ
وسَۡواَسِ   ال

ۡ
ِ ال
ر 
َ
اسِ ۙ مِنۡ ش

َ  
ذِیۡ یوُسَۡوِسُ فیِۡ صُدُوۡرِ الن

َ  
اسِ  ال

َ  
ۃِ وَالن

َ  
جِن

ۡ
پہلے ۔  مِنَ ال

 کا اعتراف کرتا ہے اور  حاجت ماں باپ کی پڑتی ہے۔ پھر جب بڑا ہوتا ہے تو بادشاہوں اور حاکموں کی حاجت پڑتی ہے پھر جب اس کے آگے قدم بڑھاتا ہے اور اپنی غلطی

 یہ سمجھتا ہے کہ جن کو  
ں ی
ِ   نے  مَ

ّ
ِ  سمجھا ہوا تھا وہ خود ایسے کمزور تھے کہ ان کو   متولّ

ّ
ِ  سمجھنا میری غلطی تھی کیونکہ انہیں    متولّ

ّ
بنانے میں نہ تو میری ضروریات ہی حاصل    متولّ

ِ ور ثابت قدمی دکھانے سے خداتعالیٰ کو اپنا اہوسکتی تھیں اور نہ ہی وہ میرے لئے کافی ہوسکتے تھے۔ پھر وہ خداتعالیٰ کی طرف رجُوع کرتا ہے 
ّ
پاتا ہے۔ اس وقت اس کو  متولّ

اور ایک عجیب طمانیت کی زندگی میں داخل ہوجاتا ہے۔ خصوصاً جب خدا کسی کو خود کہے کہ    بڑی راحت حاصل ہوتی ہے 
ں ی
ِ   تیرا  مَ

ّ
اور    متولّ ہوا تو اس وقت جو راحت 

وی حالتوں میں انسان تلخی سے خالی طمانیت اس کو حاصل ہوتی ہے  وہ ایسی حالت پیدا کرتی ہے کہ جس کو  بیان نہیں کیا جاسکتا ۔ یہ حالت تمام تلخیوں سے پاک ہوتی ہے ۔ دنیا

 نہیں ہوسکتا ۔ دشتِ دنیا کانٹوں اور تلخیوں سے بھری ہوئی ہے۔  

نیست دام  جز  درد  جز  نیا 
ُ
د  دشتِ 

نیست آرام  حق  گاہِ  ووت 
ل

 

خ
ب 

 “جز 

 

 (  54-51صفحہ 7)ملفوظات جلد 

 اللہ تعالیٰ ہمیں انِ نصائح پر عمل کرنے کی توفیق دیتا رہے۔ آمی

 

 )کمپوزڈ: منہاس محمود ۔جرمنی( 

 

 ضضضض 

 


