
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں فرماتا ہے۔ 

حَدًا
َ
ِہٖٖۤ ا
 بعِِبَادَۃِ رَب 

ۡ
رِک

ۡ
 لاَ یشُ

َ یَعۡمَلۡ عَملَاً صَالحًِا و 
ۡ
ل
َ
ِہٖ ف

آءَ رَب 
َ
انَ یرَجُۡوۡا لقِ

َ
منَۡ ک

َ
 ( 111الکہف:  )ف

 ء چاہتا ہے وہ)بھی( نیک عمل بجالائے اور اپنے رب کی عبادت مین کسی کو شریک نہ ٹھہرائے۔ پس جو کوئی اپنے رب کی لقا

دش  ودامانِ  گریہ  علامت  ہے  کی   عاشقی 

اشکبار  ہوا  لئے  تیرے  جو  آنکھ  مبارک   کیا 

نصی  بے  بھی  کوئی  رہتا  نہیں  میں  درگہ   تیری 

اضطرار   
ِ
نام ترک  اور  ہے  صبر  پر  رہ   شرط 

 

   7کے پلیٹ فارم سے حضرت مسیح موعودؑ کے إرشادات پر مشتمل ملفوظات سے نصائح پیش کی جا رہی ہیں۔ آج سے جلد  مشاہدات“’’ شتہ کچھ عرصہ سے  گ معزز سامعین!  

 کی پند و  نصائح پیش کرنے کا آغاز ہو رہا ہے ۔ یہ جلد 
ؑ
 ہو گی۔ اللہ تعالیٰ ہمیں انِ نصائح پر عمل کرنے کی توفیق دے۔ آمین    5کی تقریر نمبر   7سے آپ

 جمہوری ہے   مذہب کا منشا بھی وحدتِ 

 : فرمایا 

جس سے بہت سے انسان بحالت مجموعی ایک انسان کے حکم میں  جمہوری ہے۔ واحد کی طرح بنا دے۔اس کا نام وحدتِ  اللہ تعالی کا یہ منشا ہے کہ تمام انسانوں کو ایک نفسِ’’

جمہوری کے ایک دھاگہ میں سب پروئے جائیں۔یہ نمازیں با جماعت جو کہ ادا کی جاتی ہیں وہ  سمجھا جاتا ہے مذہب سے بھی یہی منشاء ہے کہ تسبیح کے دانوں کی طرح وحدتِ 

 سب اسی وحدت کے لیے ہیں تاکہ 
ُ
 نمازیوں کا ایک وجود شمار کیا جاوے اور آپس میں مل کر کھڑے ہونے کا حکم اس لیے ہے کہ جس کے پاس زیادہ نور ہے وہ دوسرے  ک

 اُکر کے    یت  کمزور میں سرا

 
 

 

حت

جمہوری کو پیدا کرنے اور قائم رکھنے کی ابتداء اس طرح سے اللہ تعالی نے کی ہے کہ    کہ حج بھی اسی لیے ہے اس وحدتِ   یسے قوت دیوے 

 
 
اور آپس   مل ملا کر کمزوری کو دور کر دیںیہ حکم دیا کہ ہر ایک محلہ والے پانچ وقت نمازوں کو باجماعت محلہ کی مسجد میں ادا کریں تاکہ اخلاق کا تبادلہ اس میں ہو اور انوار  لاو

ی  نس بڑھتا ہے جو کہ وحدت کی بنیاد ہے  اُہے کیونکہ اس سے    نس پیدا ہو جاوے تعارف بہت عمدہ شئےاُمیں تعارف ہو کر  

 
 

 

حت

کہ تعارف والا دشمن ایک نا آشنا دوست سے   

وجہ اس کی یہ ہوتی ہے کہ کینہ والی زمین سے الگ ہونے کے    ۔  نس پیدا ہو جاتا ہے اُرف کی وجہ سے دلوں میں  بہت اچھا ہوتا ہے کیونکہ جب غیر ملک میں ملاقات ہو تو تعا 

پھر دوسرا حکم یہ ہے کہ جمعہ کے دن جامع مسجد میں جمع ہوں کیونکہ ایک شہر    ہوتا ہے وہ تو دور ہو جاتا ہے اور صرف تعارف باقی رہ جاتا ہے۔ باعث بغض جو کہ عارضی شئے

خر کبھی نہ کبھی تو سب ایک کے لوگوں کا ہر روز جمع ہونا تو مشکل ہے اس لیے یہ تجویز کی کہ شہر کے سب لوگ ہفتہ میں ایک دفعہ مل کر تعارف اور وحدت پیدا کریں آ

نس بڑھ کر وحدت جمہوری پیدا ہو پھر اسی طرح امیں یہ تجویز کی کہ دیہات اور شہر کے لوگ مل کر نماز ادا کریں تاکہ تعارف اور    عیدینپھر سال کے بعد ۔  ہوجاویں گے  

کہ اس طرح سے اللہ تعالیٰ

 

نس  اُ لفت اور  اُنے چاہا ہے کہ آپس میں    تمام دنیا کے اجتماع کے لیے ایک دن عمر بھر میں مقرر کر دیا کہ مکہ کے میدان میں سب جمع ہوں غرض

نیوی  ہے    افسوس کہ ہمارے مخالفوں کو اس بات کا علم نہیں کہ اسلام کا فلسفہ کیسا پکّا  ۔ترقی پکڑے
ُ
حکام کی طرف سے جو احکام پیش ہوتے ہیں ان میں تو انسان ہمیشہ کے   ۔ د

 
 1079۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

 نصائح پندو حضرت مسیح موعودؑ کی احباب جماعت کو

 ء(1984ایڈیشن   7)ملفوظات جلد

 (5)تقریر نمبر

 

مسیح موعودؑ بت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

  لیے ڈھیلا ہو سکتا ہے لیکن خدا تعالیٰ

ب کل 

روح گردانی کبھی ممکن ہی نہیں کون سا ایسا مسلمان ہے جو کم از کم عیدین کی بھی نماز نہ ادا کرتا    ی کے احکام میں ڈھیلا پن اور اس سے 

 “ بخشیں۔  تسے قوّاُکا یہ فائدہ ہے کہ ایک کے انوار دوسرے میں اثر کر کے  عوںہو پس ان تمام اجتما 

 (  130 ـ129صفحہ   7)ملفوظات جلد 

 اختیار کرنے کے بارے میں فرمایا۔   صادقی   صحبِ 

مَ صادقی بھی ہے جس کی طرف اللہ تعالیٰ اشارہ فرماتا ہے کہ    نفس اور اخلاق کی پاکیزگی حاصل کرنے کا ایک بڑا ذریعہ صحبِ’’ وْا 
ُ
ونْ
ُ
نَ ک

ْ
ادِقیِ

َ الص   
َ
کے   یعنی تم خدا تعالیٰ  ع

لگ الگ رہنے کی تعلیم دیتے  صادق اور راست باز لوگوں کی صحب اختیار کرو تاکہ ان کے صدق کے انوار سے تم کو بھی حصہ ملے جو مذاہب کے تفرقہ پسند کرتے ہیں اور ا 

نے تجویز کیا کہ ایک نبی ہو جو کہ جماعت بنا دے اور اخلاق کے ذریعے آپس میں تعارف اور  اسی لیے اللہ تعالیٰ۔جمہوری کی برکات سے محروم رہتے ہیں  وحدتِ  ہیں وہ یقیناً

  “وحدت پیدا کرے۔

 (  130صفحہ    7)ملفوظات جلد

 کو لازم پکڑنے کے حوالے سے فرمایا۔   دعا 

  ہر ایک قسم کے گناہ اور بدی سے دور رہے اور ایسی حالت میسّ ۔  کی پاک محبت حاصل کی جاوے    سے خدا تعالیٰ  درستی اخلاق کے بعد دوسری بات یہ ہے کہ دعا کے ذریعہ’’

نہ ہوگی تب تک خطرہ ہی خطرہ ہے لیکن دعا کے   جب تک یہ حالت میسّ ۔قطرہ کی طرح بن جاوے ن سب سے الگ ہو کر ایک مصفّٰیاُ لودگیاں ہیں آہو کہ جس قدر اندرونی 

مْرًا  ساتھ تدابیر کو نہ چھوڑے کیونکہ اللہ تعالی تدبیر کو بھی پسند کرتا ہے اور اسی لیے
َ
ِرَاتِ ا

مدَُب 
ْ
ال
َ
شریف میں قسم بھی کھائی ہے جب وہ اس    کہہ کر قرآنِ ( 6عات:  )النز  ف

رج ہیں ان سب کو ترک کر دے گا اور  حامرحلہ کو طے کرنے کے لیے دعا بھی کرے گا اور تدبیر سے بھی اسی طرح کام لے گا کہ جو مجلس اور صحب اور تعلقات اس کو  

یہ لوگوں کی غلطی ہے کہ وہ کچھ عرصہ دعا کر کے پھر رہ جاتے ہیں ۔ رسم عادت اور بناوٹ سے الگ ہو کر دعا میں مصروف ہوگا تو ایک دن قبولیت کے آثار مشاہدہ کر لے گا  

شخص کو بھوک لگی ہو یا سخت پیاس ہو اور وہ  اور شکایت کرتے ہیں کہ ہم نے اس قدر دعا کی مگر قبول نہ ہوئی حالانکہ دعا کا حق تو ان سے ادا ہی نہ ہوا تو قبول کیسے ہو؟ اگر ایک 

جب تک وہ پوری مقدار میں کھانے اور پینے  ۔  انہ یا ایک قطرہ لے کر شکایت کرے کہ مجھے سیری حاصل نہیں ہوئی تو کیا اس کی شکایت بجا ہوگی ؟ ہرگ نہیں  صرف ایک د

آوے تو امید ہے کہ ایک دن اپنی    وقت بھی میسّ۔  سے کرے اور پورے آداب سے بجا لاوے  اُ گا تب تک کچھ فائدہ نہ ہوگا یہی حال دعا کا ہے اگر انسان لگ کر    کی نہ لے

 پیشاب میں ایک قطرہ پانی کا کیا  مَنایک    ۔  ابھی آئندہ مرنے کو تیار ہیں   ہااور صد   انسان مر گئے )گمراہ ہو گئے(  ہالیکن راستہ میں ہی چھوڑ دینے سے صد۔    ےمراد کو پا لیو

 سے پاک کرے اسی طرح وہ بد اعمالیاں جن میں لوگ سر سے پاؤں تک غرق ہیں ان کے ہوتے ہوئے چند دن کی دعا کیا اثر دکھا سکتی ہے پھر  اُہے جو    شئے
ُ
ع

، خود بینی،   ج ب 

میں اسے قید   نیک عمل کی مثال ایک پرند کی طرح ہے اگر صدق اور اخلاص کے قفس ۔ ایسے امراض لگے ہوئے ہوتے ہیں جو عمل کو ضائع کر دیتے ہیں  وغیرہ  اور ریا تکبّر

ز

 

ُ  
 

 لاَ  کے فضل کے حاصل نہیں ہو سکتا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ خدا تعالیٰ رکھو گے تو وہ رہے گا ورنہ پرواز کر جائے گا اور یہ ب
َ یَعۡملَۡ عَملَاً صَالحًِا و 

ۡ
ل
َ
ِہٖ ف

آءَ رَب 
َ
انَ یرَجُۡوۡا لقِ

َ
منَۡ ک

َ
ف

رَب ِ   بعِِبَادَۃِ 
ۡ
رِک

ۡ
حَدًایشُ

َ
 نہ   ۔ صلاحیت ہی صلاحیت ہو  ۔صالح سے یہاں یہ مراد ہے کہ اس میں کسی قسم کی بدی کی آمیزش نہ ہو  عملِ (111الکہف:  )  ہٖٖۤ ا

ُ
ع

ج ب  ہو۔ نہ کبر ہو۔  

 ہو نہ رو    اض کا حصّہاغرہو۔ نہ نفسانی    ہو۔نہ تکبّر  ت  نہ نخو

ب 

ق ہو  

ل

 

خ

ی  

 
 

 

حت

جب تک   ۔کی محبت سے وہ عمل صادر ہو  کہ دوزخ اور بہشت کی خواہش بھی نہ ہو صرف خدا تعالیٰ  

یک پیالہ چائے یا دوسری  دوسری کسی قسم کی غرض کو دخل ہے تب تک ٹھوکر کھائے گا اور اس کا نام شرک ہے کیونکہ وہ دوستی اور محبت کس کام کی جس کی بنیاد صرف ا

سے اس لیے تعلق باندھتے ہیں کہ ہمیں مال ملے یا    جو لوگ خدا تعالیٰ۔  خالی محبوبات تک ہی ہے۔ ایسا انسان جس دن اس میں فرق آتا دیکھے گا اسی دن قطع تعلق کر دے گا  

اض کو کوئی صدمہ پہنچا اسی اغراولاد حاصل ہو یا ہم فلاں فلاں امور میں کامیاب ہو جاویں ان کے تعلقات عارضی ہوتے ہیں اور ایمان بھی خطرہ میں ہے جس دن ان کے  

 “ کی عبادت نہیں کرتا۔ مومن وہ ہے جو کسی سہارے پر خدا تعالیٰ دن ایمان میں فرق آ جاوے گا اس لیے پکّا

 (  132۔ 131صفحہ   7)ملفوظات جلد 

 ہوئے فرمایا۔ پاک ہونے کے طریق بیان کرتے  سامعین! 

نہ مالی  ،نہ خاندانی    ،اور فخر نہ کرے نہ علمی  میرے نزدیک پاک ہونے کا یہ عمدہ طریق ہے اور ممکن نہیں کہ اس سے بہتر کوئی اور طریق مل سکے کہ انسان کسی قسم کا تکبّر’’

ہے اور انسان ہر وقت آسمانی روشنی کا آتی کسی کو آنکھ عطا کرتا ہے تو وہ دیکھ لیتا ہے کہ ہر ایک روشنی جو ان ظلمتوں سے نجات دے سکتی ہے وہ آسمان سے ہی  جب خدا تعالیٰ



 
3 

اور اس کی آئے ۔ہے نہ  آتی  آنکھ بھی دیکھ نہیں سکتی جب تک سورج کی روشنی جو آسمان سے    ،محتاج ہے اسی طرح باطنی روشنی جو ہر ایک قسم کی ظلمت کو دور کرتی ہے 

   ۔ہےآتی  اور طہارت کا نور پیدا کرتی ہے آسمان ہی سے    بجائے تقوی  
ی َ
، ایمان ،عبادت، طہارت،سب کچھ آسمان سے آتا ہے اور یہ  سچ سچ کہتا ہوں کہ انسان کا تقوی  م

 کے فضل پر موقوف ہے وہ چاہے تو اس کو قائم رکھے اور چاہے تو دور کر دے۔  خداتعالیٰ

اور   کے فضل کو طلب کرے  الوہیت پر گر کر انکسار اور عجز کے ساتھ خدا تعالیٰ  اور آستانۂ  محض سمجھے  ب اور لاشئیمسلومعرفت اسی کا نام ہے کہ انسان اپنے نفس کو    پس سچّی

اور اندر ایک روشنی اور نیکیوں کے لیے قوّ  معرفت کو مانگے جو جذباتِ   اس نورِ  مل    اور حرارت پیدا کرتا ہے پھر اگر اس کے فضل سے اس کو حصّہ  تنفس کو جلا دیتا ہے 

ور بھی ترقی ہو کیونکہ جس قدر وہ اپنے اَ اور ناز نہ کرے بلکہ اس کی فروتنی اور انکسار میں    صدر حاصل ہو جاوے تو اس پر تکبّر  جاوے اور کسی وقت کسی قسم کا بسط اور شرحِ 

کے فضل سے    پہنچائیں گے اگر انسان یہ عقیدہ رکھے گا تو امید ہے کہ اللہ تعالیٰ تتریں گے جو اس کو روشنی اور قوّاُسی قدر کیفیات اور انوار خدا تعالی سے  اُسمجھے گا  کو لاشئیآپ 

پھر انسان کی یہ حالت ہو جاتی ہے کہ دوسرے پر لعنت کرتا    ۔ہے اور یہی حالت بنا دیتا ہے  دنیا میں اپنے آپ کو کچھ سمجھنا بھی تکبّر  ۔  اس کی اخلاقی حالت عمدہ ہو جائے گی

 سے حقیر سمجھتا ہے۔ اُہے اور 

 
ی َ
نے جو اس جماعت کو بنانا چاہا ہے تو اس سے یہی غرض رکھی ہے کہ وہ حقیقی معرفت جو دنیا میں گم ہو چکی ہے اور وہ     یہ سب باتیں بار بار اس لیے کہتا ہوں کہ خدا تعالیٰم

فقراء کو   ۔  میں گرفتار ہیں   علماء اپنے علم کی شیخی اور تکبّر۔ دنیا میں پھیلا ہوا ہے    سے دوبارہ قائم کرے۔عام طور پر تکبّر اُو طہارت جو اس زمانہ میں پائی نہیں جاتی    حقیقی تقوی  

رہا  ور ہی قسم کی ہو رہی ہے۔ان کو اصلاحِ اَ دیکھو تو ان کی بھی یہی حالت   ان کی غرض وغایت صرف جسم تک محدود ہے اس لیے ان کے    ۔  نفس سے کوئی کام ہی نہیں 

 اَ مجاہدے اور ریاضتیں بھی کچھ  
 
 جن کا چشمہ نبوت سے پتہ نہیں چلتا    وغیرہ۔  ہور ہی قسم کی ہیں جیسے ذکر ار

ی َ
 دیکھتا ہوں کہ دل کو پاک کرنے کی طرف ان کی توجہ ہی  ۔ م

پس یہ   ۔یہ مجاہدے دل کو پاک نہیں کر سکتے اور نہ کوئی حقیقی نور معرفت کا بخش سکتے ہیں ۔  نہیں صرف جسم ہی جسم باقی رہا ہوا ہے جس میں روحانیت کا کوئی نام و نشان نہیں  

  چاہتا ہے کہ وہ عہد نبوت پھر آجاوے اور تقوی    اب اللہ تعالیٰ۔   دیا ہے  بُھلانبوی طریق جیسا کہ کرنے کا تھا وہ بالکل ترک کر دیا گیا ہے اور اس کو  ۔  زمانہ اب بالکل خالی ہے  

 چاہا ہے۔  اور طہارت پھر قائم ہو اور اس کو اس نے اس جماعت کے ذریعہ

اور    شریعت کے دو ہی بڑے حصّے  پس فرض ہے کہ حقیقی اصلاح کی طرف تم توجہ کرو اسی طرح پر جس طرح پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اصلاح کا طریقہ بتایا ہے۔

س کی اطاعت، عبادت، توحید، ذات اور صفات میں اُکی محبت  حق اللہ تو یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ۔ ایک حق اللہ دوسرے حق العباد۔ پہلو ہیں جن کی حفاظت انسان کو ضروری ہے 

وکسی     ،خیانت اور ظلم  کسی دوسری ہستی کو شریک نہ کرنا اور حق العباد یہ ہے کہ اپنے بھائیوں سے تکبّر
َ

 

سننے میں   ۔میں کسی قسم کا فتور نہ ہو  کیا جاوے گویا اخلاقی حصّہ   ع کا نہن

 بہت ہی مشکل ہیں۔تو یہ دو ہی فقرے ہیں لیکن عمل کرنے میں 

جب وہ جوش مارتی ہے تو نہ اس کا دل پاک رہ سکتا ہے ۔ ہوئی ہوتی ہے  ھیاللہ تعالی کا بڑا ہی فضل انسان پر ہو تو وہ ان دونوں پہلوؤں پر قائم ہو سکتا ہے کسی میں قوت غضبی بڑ

شہوت غالب ہوتی ہے اور وہ اس میں   تِ دل سے اپنے بھائی کے خلاف ناپاک منصوبے کرتا ہے اور زبان سے گالی دیتا ہے اور پھر کینہ پیدا کرتا ہے کسی میں قوّ  اور نہ زبان ۔ 

 سچّی   غرض جب تک انسان کی اخلاقی حالت بالکل درست نہ ہو وہ کامل الایمان جو منعم علیہ گروہ میں داخل کرتا ہے اور جس کے ذریعہ  ۔گرفتار ہو کر حدود اللہ کو توڑتا ہے

ا معرفت کا نور پیدا ہوتا ہے اس میں داخل نہیں ہو سکتا۔
 
د    پس دن رات یہی کوشش ہونی چاہیے کہ بعد اس کے جو انسان سچ َ

 
  ہو اور اپنے اخلاق کو درست کرے ۔  موح

ی َ
  م

سی بات   ادنیٰ نہیں رکھتے اور ادنیٰ وہ اپنے بھائی سے نیک ظنّی  ہے۔ہوتا  کا مرض بڑھا ہوا   اکثر لوگوں میں بدظنّی ۔دیکھتا ہوں کہ اس وقت اخلاقی حالت بہت ہی گری ہوئی ہے  

تو   ںے خیالات کرنے لگتے ہیں اور ایسے عیوب اس کی طرف منسوب کرنے لگتے ہیں کہ اگر وہی عیب اس کی طرف منسوب ہوبُرے  بُرپر اپنے دوسرے بھائی کی نسبت  

  ۔ اس کو سخت ناگوار معلوم ہو
 
نہ کی جاوے اور ہمیشہ نیک ظن رکھا جاوے کیونکہ اس سے محبت بڑھتی ہے اور   الوسع اپنے بھائیوں پر بد ظنّی ضروری ہے کہ حتّی لاس لیے او

 پیدا ہوتی ہے اور اس کے باعث انسان بعض دوسرے عیوب مثلاً کینہ ،بغض، حسد وغیرہ سے بچا رہتا ہے ۔   تنس پیدا ہوتا ہے اور آپس میں قوّاُ

 پھر 
ی َ
دردی نہیںم

م
اگر ایک بھائی بھوکا مرتا ہو تو دوسرا توجہ نہیں کرتا اور اس کی خبرگیری کے لیے  ۔  دیکھتا ہوں کہ بہت سے ہیں جن میں اپنے بھائیوں کے لیے کچھ بھی ہ

خرچ کریں۔ حدیث شریف میں ہمسایہ کی خبرگیری اور اس    ور قسم کی مشکلات میں ہے تو اتنا نہیں کرتے کہ اس کے لیے اپنے مال کا کوئی حصّہاَ تیار نہیں ہوتا یا اگر وہ کسی  

دردی کا حکم آیا ہے بلکہ یہاں تک بھی ہے کہ اگر تم گوش پکاؤ تو شوربہ زیادہ کر لو تاکہ 
م
اب کیا ہوتا ہے اپنا ہی پیٹ پالتے ہیں لیکن اس کی   ۔  سے بھی دے سکواُکے ساتھ ہ

 ۔ یہ سے اتنا ہی مطلب ہے جو گھر کے پاس رہتا ہو بلکہ جو تمہارے بھائی ہیں وہ بھی ہمسایہ ہی ہیں خواہ وہ سو کوس کے فاصلے پر بھی ہوںکچھ پرواہ نہیں۔ یہ مت سمجھو کہ ہمسا 



 
4 

دردی اور سلوک کرتا ہے     ہر شخص کو ہر روز اپنا مطالعہ کرنا چاہیے کہ وہ کہاں تک
م
اس کا بڑا بھاری مطالبہ  ۔ان امور کی پرواہ کرتا ہے اور کہاں تک وہ اپنے بھائیوں سے ہ

 کہے گا کہ   حدیث صحیح میں آیا ہے کہ قیامت کے روز خدا تعالیٰ  ۔انسان کے ذمہ ہے 
ی َ
  بھوکا تھا تم نے مجھے کھانا نہ کھلایا  م

ی َ
  پیاسا تھا اور تو نے مجھے پانی نہ دیا ۔ م

ی َ
 بیمار تھا  ۔ م

تو کب بھوکا تھا جو ہم نے کھانا نہ دیا تو کب پیاسا تھا جو پانی نہ دیا وہ اور تو کب بیمار    !  تم نے میری یہ عیادت نہ کی جن لوگوں سے یہ سوال ہوگا وہ کہیں گے کہ اے ہمارے رب

دردی نہ کی    تھا جو تیری عیادت نہ کی پھر خدا تعالیٰ
م
دردی تھی  ۔فرمائے گا کہ میرا فلاں بندہ جو ہے وہ ان باتوں کا محتاج تھا مگر تم نے اس کی کوئی ہ

م
دردی میری ہی ہ

م
اس کی ہ

دردی کی  اَ ایسا ہی ایک  
م
 ور جماعت کو کہے گا کہ شاباش! تم نے میری ہ

ی َ
  بھوکا تھا تم نے مجھے کھانا کھلایا  م

ی َ
وہ جماعت عرض کرے گی کہ  م  پیاسا تھا تم نے مجھے پانی پلایا 

دردی تھی  ہم نے کب تیرے ساتھ ایسا کیا تب اللہ تعالیٰ  !  رے خدااےہما
م
دردی کی وہ میری ہی ہ

م
دراصل    ۔جواب دے گا کہ میرے فلاں بندے کے ساتھ جو تم نے ہ

دردی کرنا بہت ہی بڑی بات ہے اور خدا تعالیٰ  خدا تعالیٰ
م
دردی ظاہر کرتا  ۔  اس کو بہت پسند کرتا ہے    کی مخلوق کے ساتھ ہ

م
اس سے بڑھ کر اور کیا ہوگا کہ وہ اس سے اپنی ہ

 وہ آقا جس کا کہ وہ خادم  عام طور پر دنیا میں بھی ایسا ہی ہوتا ہے کہ اگر کسی شخص کا خادم کسی اس کے دوست کے پاس جاوے اور وہ شخص اس کی خبر بھی نہ لے تو کیا ۔ ہے

حالانکہ اس کو تو کوئی تکلیف اس نے نہیں دی مگر نہیں اس نوکر کی خدمت اور اس کے ساتھ حسن سلوک گویا مالک کے    ۔کبھی نہیں ؟  ہے اس اپنے دوست سے خوش ہوگا

پس جو شخص    ۔  کیونکہ اس کو اپنی مخلوق بہت پیاری ہےبرتے  کہ کوئی اس کی مخلوق سے سرد مہری  ہے    خدا تعالیٰ کو بھی اس طرح پر اس بات کی چڑ  ۔ساتھ حسن سلوک ہے

دردی کرتا ہے وہ گویا اپنے خدا کو راضی کرتا ہے  خدا تعالیٰ
م
میری دانست میں یہی پہلو حقوق العباد کا ہے جو   ۔ غرض اخلاق ہی ساری ترقیات کا زینہ ہے ۔ کی مخلوق کے ساتھ ہ

کی رضا کے    ایمان کو ضائع نہیں کرتا جب انسان خدا تعالیٰ  ہے خدا تعالی اس کےآتا  جو شخص نوع انسان کے ساتھ اخلاق سے پیش    ۔  حقوق اللہ کے پہلو کو تقویت دیتا ہے

دردی کرتا ہے تو اس اخلاص سے اس کا ایمان قوی ہو جاتا ہے مگر یہ یاد رکھنا چاہیے کہ نما
م
ئش اور نمود کے لیے جو اخلاق برتے  لیے کام کرتا ہے اور اپنے ضعیف بھائی کی ہ

اس طرح پر تو بہت سے لوگ سرائیں وغیرہ بنا دیتے ہیں ان   ۔کے لیے نہیں ہوتے اور ان میں اخلاص کے نہ ہونے کی وجہ سے کچھ فائدہ نہیں ہوتا جائیں وہ اخلاق خدا تعالیٰ

 ۔  بدلہ دیتا ہےنہیں کرتا اور اس کا   کی اصل غرض شہرت ہوتی ہے اور اگر انسان خدا تعالیٰ کے لیے کوئی فعل کرے تو خواہ وہ کتنا ہی چھوٹا کیوں نہ ہو اللہ تعالیٰ اسے ضائع

 
ی َ
  نے تذکرہ اولیاء میں پڑھا ہے کہ ایک ولی اللہ فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ بارش ہوئی اور کئی روز تک رہی ان بارش کے دنوں میں م

ی َ
برس کا بوڑھا  اسَّی  نے دیکھا کہ ایک م

   ۔  گبر ہے جو کوٹھے پر چڑیوں کے لیے دانے ڈال رہا ہے
ی َ
 نے اس خیال سے کہ کافر کے اعمال خبط ہو جاتے ہیں اس سے کہا کہ کیا تیرے اس عمل سے تجھے کچھ ثواب م

 ہوگا ؟ اس گبر نے جواب دیا کہ ہاں ضرور ہوگا پھر وہی ولی اللہ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ جو  
ی َ
 حج کو گیا تو دیکھا کہ وہی گبر طواف کر رہا ہے اس گبر نے مجھے پہچان لیا م

دیکھو کہ  کہا  ہو گئے  !اور  کا موجب  لانے  اسلام تک  دانے میرے  وہی  یا نہیں؟ یعنی  گیا  مل  ثواب مجھے  کا  دانوں  صحابیؓ  ۔ان  ایک  کہ  آیا ہے  ذکر  نے    حدیث میں بھی 

 .آنحضرت
ِ
 جاہلیت میں  صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ ایام

ی َ
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو جواب دیا کہ یہ  ؟گا نے بہت خرچ کیا تھا کیا اس کا ثواب بھی مجھے ہوم

و کا ثمرہ تو ہے کہ    خیرات    اسی صدقہ و
ُ

 

  کسی   مسلمان ہو گیا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا تعالیٰن

 

 

ن
ْ
ادَ فعل اخلاص کو بھی ضائع نہیں کرتا اور یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ     کے 

اور خبر گیری حقوق اللہ کی حفاظت کا باعث ہو جاتی ہے   دردی 
م
اور اس سے دور ہوتا  ۔  مخلوق کی ہ دردی ایک ایسی شئے ہے کہ اگر انسان اسے چھوڑ دے 

م
پس مخلوق کی ہ

اور وہ اسی وقت تک انسان ہے جب تک اپنے دوسرے بھائی کے ساتھ    جاوے تو رفتہ رفتہ پھر وہ درندہ ہو جاتا ہے انسان کی انسانیت کا یہی تقاضا َت  ہے 
 
اور  مرو ، سلوک 

 احسان سے کام لیتا ہے اور اس میں کسی قسم کی تفریق نہیں ہے جیسا کہ سعدی نے کہا ہے۔ 

اائے یک دیگر اند 

 

ض
ع
 بنی آدم ا

دردی کا دائرہ میرے نزدیک بہت وسیع ہے  !یاد رکھو
م
   ۔کسی قوم اور فرد کو الگ نہ کرے  ۔  ہ

ی َ
دردی کو صرف  م

م
 آج کل کے جاہلوں کی طرح یہ نہیں کہنا چاہتا کہ تم اپنی ہ

 نہیں ،   مسلمانوں سے ہی مخصوص کرو ۔
ی َ
دردی کرو خواہ وہ کوئی ہندو ہو یا مسلمان یا کوئی اور م

م
  کہتا ہوں کہ تم خدا تعالیٰ کی ساری مخلوق سے ہ

ی َ
 کبھی ایسے لوگوں کی باتیں م

دردی کو صرف اپنی ہی قوم سے مخصوص کرنا چاہتے ہیں 
م
ان میں بعض اس قسم کے خیالات بھی رکھتے ہیں کہ اگر ایک شیرے کے مٹکے میں ہاتھ ڈالا    ۔پسند نہیں کرتا جو ہ

وجاوے اور پھر اس کو  
ِ

 

 ں میں ڈال کر  ت
ِ

 

 تو جس قدر     ئے جاویں لگات
ِ

 

ان کی ایسی بےہودہ    ۔فریب دوسرے لوگوں کو دے سکتے ہیں    اور  س قدر دھوکا اُ اس کو لگ جاویں  ت

 وحشی اور درندہ بنا دیا ہے مگر  ن کو قریباًاُاور خیالی باتوں نے بہت بڑا نقصان پہنچایا ہے اور 
ی َ
دردی کے دائرے کو  م

م
 تمہیں بار بار یہی نصیحت کرتا ہوں کہ تم ہرگ ہرگ اپنی ہ

دردی کے لیے 
م
ّٰی  س تعلیم کی پیروی کرو جو اللہ تعالی نے دی ہے یعنیاُمحدود نہ کرو اور ہ رۡب

ُ
ق
ۡ
ِ ذِی ال

اِحۡسَانِ وَ اِیۡتَآی 
ۡ
عَدۡلِ وَ ال

ۡ
مُرُ بِال

ۡ
ہَ یاَ

ّٰ 
 الل

َ  ۔ (  91:النحل ) اِن 
 
نیکی    لیعنی او

اور پھر دوسرا درجہ یہ ہے کہ تم اس سے بھی بڑھ کر اس سے سلوک کرو یہ احسان  کرنے میں تم عدل کو ملحوظ رکھو۔ جو شخص تم سے نیکی کرے تم بھی اس کے ساتھ نیکی کرو



 
5 

سب سے بڑھ کر ایک درجہ   احسان کا درجہ اگرچہ عدل سے بڑھا ہوا ہے اور یہ بڑی بھاری نیکی ہے لیکن کبھی نہ کبھی ممکن ہے احسان والا اپنا احسان جتلاوے مگر ان  ۔  ہے

نہیں ہوتا ہے جیسے ماں اپنے بچے کی پرورش کرتی ہے وہ اس پرورش    ہے کہ انسان ایسے طور پر نیکی کرے جو محبت ذاتی کے رنگ میں ہو جس میں احسان نمائی کا بھی کوئی حصّہ

جوش ہوتا ہے جو بچے کے لیے اپنے سارے سکھ اور آرام قربان کر دیتی ہے۔یہاں تک کہ اگر کوئی بادشاہ کسی ماں  میں کسی اجر اور صلہ کی خواستگار نہیں ہوتی بلکہ ایک طبعی

اگر ایسا کرنے سے بچہ ضائع بھی ہو جاوے تو اس کو کوئی سزا نہیں ہوگی تو کیا ماں ایسا حکم سن کر خوش ہوگی؟ اور اس کی    کو حکم دے دے کہ تو اپنے بچے کو دودھ مت پلا اور

  ۔ مرتبہ تک پہنچایا جاوے  سے طبعیاُپس اس طریق پر نیکی ہو کہ   ۔  سے گی کہ کیوں اس نے ایسا حکم دیا  کوتعمیل کرے گی؟ ہرگ نہیں۔ بلکہ وہ تو اپنے دل میں ایسے بادشاہ کو  

 کمال تک پہنچ جاتی ہے اس وقت وہ کامل ہوتی ہے۔  کیونکہ جب کوئی شئے ترقی کرتے کرتے اپنے طبعی

دردی کی جاوے اگر وہ بدی کو پسند کرتا تو بدی کی تاکید کرتا مگر اللہ  یاد رکھو کہ خدا تعالیٰ
م
کی شان اس    تعالیٰنیکی کو بہت پسند کرتا ہے اور وہ چاہتا ہے کہ اس کی مخلوق سے ہ

 “  (سبحانہ تعالیٰ شانہ)سے پاک ہے 

 (  284 -276صفحہ   7)ملفوظات جلد 

 نصیحت کرتے ہوئے حضورؑ فرماتے ہیں۔  اخو ت کے حوالہ سے  سامعین!  

لکھا ہے کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم    ۔ایمان میں بھی اور عمل میں بھی  ۔دوسری یہ بات ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بھی تو ترقی آہستہ آہستہ ہی کی تھی’’

 
 
اب یہ کس قدر گناہ کی بات   ۔  اس نے عذر کیا اور کہا کہ مجھ کو آپ درکار ہے  ۔نے ایک ٹکڑا زمین کا مسجد بنانے کے لیے طلب کیا  مدینہ تشریف لائے تو ایک صحابی سے آپ

تھے کہ  ہے لیکن آخر وہی صحابہؓ تھی کہ خدا تعالیٰ کا رسول مسجد کے لیے زمین طلب کرے اور یہ باوجود مرید ہونے کے اپنی نفسانی ضرورت کو دین کی ضرورت پر ترجیح دیتا

کریں تو اس کی مثال یہ ہوگی کہ    لیکن اگر بدظنّی۔  ترقی ہمیشہ رفتہ رفتہ ہوتی ہے ایک سال انسان کچھ کرتا ہے دوسرے سال کچھ    ۔جنہوں نے اللہ کے لیے اپنے سر کٹوائے

ہمارا کام  ۔کریں ہمارے پاس آتا ہے جو کہ طرح طرح کے امراض میں مبتلا ہے اور ہم اسے ایک دو دن دوا دے کر نکال دیں اور پورے طور پر لگ کر علاج نہ ایک مریض

زمبلغین کا یہ کام نہیں ہوتا کہ ہر ایک بات پر  ۔ اور ابتہال میں لگا رہنا ہے ، تضرُع  ن کے لیے دعا اُتو رات دن 

ِ

ِ
رز  کر لوگوں سے چچ

َ
ف 

 

ن

 

مت
ابھی یہ لوگ قابل رحم ہیں  ۔  ہوتے رہیں  

میں سے بعض اس درجہ کے تھے کہ عنقریب نبی کے مقام پر پہنچ    صحابہؓ  ۔  ان کی اصلاح کے سامان کر رہا ہے علاوہ ازیں سب ایک درجہ کے نہیں ہوتے    اور خدا تعالیٰ

اور دوسری اشیاء    اور بعض ادنیٰ   جاویں سونا اور دوسرے حیوانات کے ایسا ہی جماعت کا حال    مِثل  درجہ کے۔ جیسے دریا میں موتی بھی ہوتا ہے اور مونگا بھی اور سیپ بھی 

 ہوتاہے۔ 

کون سا  ۔ چلاتے ہیں تو گناہ کرتے ہیں ہماری جماعت کو چاہیے کہ کسی بھائی کا عیب دیکھ کر اس کے لیے دعا کریں لیکن اگر وہ دعا نہیں کرتے اور اس کو بیان کر کے دور سلسلہ 

دور نہیں ہو سکتا اس لیے ہمیشہ دعا کے ذریعہ اور نالی میں    سے دوسرے بھائی کی مدد کرنی چاہیے۔  ایسا عیب ہے جو کہ  پی  دو مرید تھے ایک نے شراب  ایک صوفی کے 

اس نے کہا تو بڑا بے ادب ہے کہ اس کی شکایت کرتا ہے اور جا کر اٹھا نہیں لاتا وہ اسی وقت گیا اور اسے اٹھا کر لے   ۔دوسرے نے صوفی سے شکایت کی ۔بےہوش ہو کر گرا

دوسرے    ۔  چلا تو بہت شراب پی لیکن  ایک نے  رہا ہے کہتے تھے کہ  جا  کر لے  اٹھا  اسے  پی کہ  کم  کی  ۔  نے  اپنے بھائی کی غیبت کیوں  تو نے  کہ  تھا  یہ  کا مطلب   ۔ صوفی 

ا لگے غیبت  بُرسے اُجود ہو تو  صلی اللہ علیہ وسلم سے غیبت کا حال پوچھا تو فرمایا کہ کسی کی سچی بات کا اس کی عدم موجودگی میں اس طرح سے بیان کرنا کہ اگر وہ مو.نحضرتآ

خِیۡہِ مَیۡتًا  ۔ہے اور اگر وہ بات اس میں نہیں ہے اور تو بیان کرتا ہے تو اس کا نام بہتان ہے خدا تعالی فرماتا ہے
َ
حۡمَ ا

َ
لَ ل

ُ
ک
ۡ
ا
َ نۡ ی 

َ
مۡ ا
ُ
حَدُک

َ
 ا
ُ یحُِب 

َ
ا ؕ ا

ً
مۡ بعَۡض

ُ
ک
ُ
عۡض

َ 
تَبۡ ب

ۡ
غ
َ
 ۔ وَ لاَ ی

ا( ۔  13:  الحجرات) اور اس آیت سے یہ بات بھی ثابت ہے کہ جو آسمانی سلسلہ بنتا ہے  ن میں اس میں غیبت کرنے کو ایک بھائی کا گوش کھانے سے تعبیر کیا گیا ہے 

رز غیبت کرنے والے بھی ضرور ہوتے ہیں اور اگر یہ بات نہیں ہے تو پھر یہ آیت بیکار جاتی ہے اگر مومنوں کو ایسا ہی  
َ
 
ہم
مط

ہونا تھا اور ان سے کوئی بدی سرذد نہ ہوتی تو پھر اس   

بات یہ ہے کہ ابھی جماعت کی ابتدائی حالت ہے بعض کمزور ہیں جیسے سخت بیماری سے کوئی اٹھتا ہے بعض میں کچھ طاقت آگئی ہے پس چاہیے  ۔  آیت کی کیا ضرورت تھی؟

 جب خدا تعالی نے ان کو ملہ سمجھےکہ جسے کمزور پاوے اسے خفیہ نصیحت کرے اگر نہ مانے تو اس کے لیے دعا کرے اور اگر دونوں باتوں سے فائدہ نہ ہو تو قضاء و قدر کا معا

بعض وقت کوئی عیب    قطب اور ابدال سے بھی  ۔  ممکن ہے کہ وہ درست ہو جاوے  ۔ قبول کیا ہوا ہے تو تم کو چاہیے کہ کسی کا عیب دیکھ کر سردست جوش نہ دکھلایا جاوے

دْ    تا ہے بلکہ لکھا ہےسرزد ہوجا
َ
ق بُ 

ْ
ط
ُ
ق
ْ
ل
َ
بہت سے چور اور زانی آخرکار قطب اور ابدال بن گئے جلدی اور عجلت سے کسی کو ترک کر    ۔  کہ قطب سے بھی زنا ہو جاتا ہے     یزَْنیِْ ا

پوری   کسی کا بچہ خراب ہو تو اس کی اصلاح کے لیے وہ پوری کوشش کرتا ہے ایسے ہی اپنے کسی بھائی کو ترک نہ کرنا چاہیے بلکہ اس کی اصلاح کی  ۔دینا ہمارا طریق نہیں ہے 



 
6 

اور دوسروں سے تذکرہ کرتے پھر  آنِ قر  ۔  کوشش کرنی چاہیے وہ فرماتا ہے   وکریم کی یہ تعلیم ہرگ نہیں ہے کہ عیب دیکھ کر اسے پھیلاؤ  واَصَواۡ  بلکہ 
َ
ت وَ  برِۡ 

َ بِالص  واَصَوۡا 
َ
ت

مَرۡحَمۃَِ 
ۡ
اور اس کے لیے دعا بھی کی  مَرْحَمہَ  رحم سے نصیحت کرتے ہیں۔     کہ وہ صبر اور(  18:  البلد  )  بِال یہی ہے کہ دوسرے کے عیب دیکھ کر اسے نصیحت کی جاوے 

عیب کسی کا اس  ۔تا  دعا میں بڑی تاثیر ہے اور وہ شخص بہت ہی قابل افسوس ہے کہ ایک کے عیب کو بیان تو سو مرتبہ کرتا ہے لیکن دعا ایک مرتبہ بھی نہیں کر   ۔ جاوے

تو جان کر پردہ پوشی   خدا تعالیٰ  اند و خروشد۔ندسعدی نے کہا ہے خدا داند بپوشد ۔ ہمسایہ    ۔وقت بیان کرنا چاہیے جب پہلے کم از کم چالیس دن اس کے لیے رو رو کر دعا کی ہو

ا  خدا تعالیٰ۔کرتا ہے مگر ہمسایہ کو علم نہیں ہوتا اور شور کرتا پھرتا ہے 
َ
 

 

 ہے تمہیں چاہیے کہ  رکا نام س
َ
 ت

ْ
خ
َ
بِا واْ 

ُ
ق
َ  
ل
َ
 خ

ّٰ 
بنو۔ ہمارا یہ مطلب نہیں ہے کہ عیب کے حامی بنو    ہلاَقِ الل

شیخ سعدی کے دو شاگرد تھے ایک ان میں سے    ۔بلکہ یہ کہ اشاعت اور غیبت نہ کرو کیونکہ کتاب اللہ میں جیسا آگیا ہے تو یہ گناہ ہے کہ اس کی اشاعت اور غیبت کی جاوے

 آخر پہلے نے سعدی سے بیان کیا کہ جب  ۔ومعارف بیان کیا کرتا تھا دوسرا جلا بھنا کرتا تھا.حقائ 
ی َ
شیخ نے جواب    ۔ کچھ بیان کرتا ہوں تو دوسرا جلتا ہے اور حسد کرتا ہے م

 

 

ایہ سلسلہ چل نہیں سکتا جب تک رحم، دعا،  کہدیا کہ ایک نے راہ دوزخ کی اختیار کی کہ حسد کیا اور تو نے غیبت کی غرض  

 

 “ آپس میں نہ ہو۔ مَرْحَمہَ ری اور س

 ( 79-77صفحہ   7)ملفوظات جلد   

 اللہ تعالیٰ ہمیں ان نصائح پر عمل کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین 

 

 ( برطانیفرح سیّد۔)کمپوزڈ: 

 

 ضضضض 

 


