
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں فرماتا ہے۔   

ا
ً
واَلدَِینِۡ اِحۡسَان

ۡ
اہُّ وَبِال

َ  اِی 
ۡۤ
ا
َ  
ا اِل

ۡۤ
وۡ دُّ عۡبُّ

َ
ا ت

َ  
ل
َ
 ا
َ
ک

ضٰی رَب ُّ
َ
 ( 24:بنی اسرائیل)وَق

 دوسرے کی بندگی نہ کرو اور والدین سے احسان کرو۔  

ی

 یعنی خدا نے یہ چاہا ہے کہ کِس

ہیں خام  میں  حق  معرفت  کہ  جو  لوگ   وہ 

ہیں  غلام  کے  بتوں  بھی  پھر  کرکے  ترک   بت 

 

اصلاحی احوال کے لئے بہت  و    و تربیت  تعلیم  اصلاح اور احباب جماعت کی  ذاتی  وں میں  دس جلدکی  ملفوظات  کے بیان فرمودہ  السلام   موعود علیہ  حضرت مسیحکرام!  سامعی 

دوم   ملفوظات جلد  آج کی تقریر   پیش کرنے کا سلسلہ شروع کر رہا ہوں۔  نصائح  ء سے چند اہم اور قیمتی   1984  یش یڈادوم کے  ملفوظات جلد  سے  ۔ آج  ہیں موجود  نصائح    قیمتی

 ۔ ہے  یرتقردوسری  کیمیں بیان نصائح 

 بہشتی زندگی 

 فرمایا : 

نیا سے شروع ہوجاتی ہے اور اسی طرح پر کورانہ زیست جو خداتعالیٰ اور اس کے رسو”
ُ
ی    لاصل بات یہ ہے کہ بہشتی زندگی ایسی د

ّم

 

ج ہ ن

سے بالکل الگ ہو کر بسر کی جائے ۔ 

ا مِنۡ  ہے اور وہ بہشت جو مرنے کے بعد ملے گا۔ اسی بہشت کا اصل ہے اوراسی لئے تو بہشتی لوگ نعماء جنّت کے حظّ  اُٹھاتے وقت کہیں گے۔  نہزندگی کا نمو
َ
ن
ۡ
ذِیۡ رُّزِق

َ  
ا ال

َ
ہٰذ

بۡلُّ 
َ
نیا میں انسان کو جو بہشت حاصل ہوتا ہے۔    ۔ق

ُ
ہَاد

ٰ 
ک
َ
حَ مَنۡ ز

َ
ل
ۡ
ف
َ
ا دۡ 

َ
ُو م اورمغز حاصل کرلیتا ہے تو خداتعالیٰ  ق

ہ 
مف
پر عمل کرنے سےمِلتا ہے۔ جب انسان عبادت کا اصل 

وحا
ُ
 جاری ہوجاتا ہے اور جو نعمتیں آئندہ بعد مُردن ظاہری، مرئی اور محسوس طور پر ملیں گی وہ اب ر

ی
نی طور پر پاتا ہے ۔ پس یاد رکھو کہ جب  کے انعام و اکرام کا پاک سِلسل

ہ جوتک بہشتی
ُ
ی نہ پکڑو۔ کیونکہ و

ّ سل

 

ت

نیا میں کچھ نہیں پاتا اور آئندہ جنّت  زندگی اسی جہاں سے شروع نہ ہو اور اس عالَم میں اسُ کا حظّ نہ اٹُھاؤ ۔ اس وقت تک سیر نہ ہو اور 
ُ
 ایس د

ہ 
ُ
خِرَۃِ کی امید کرتا ہے وہ طمع  خام کرتا ہے۔ اصل میں و

ٰ
ا
ۡ
وَ فیِ ال ہُّ

َ
عۡمٰی ف

َ
ۤۡ ا انَ فیِۡ ہٰذِہ 

َ
کا مصداق ہے۔  اس لئے جب تک ماسِوی اللہ کے کنکر اور سنگریزے زمینی دل سے    مَنۡ ک

صُفاّ  اور سُرمہ کی طرح باریک نہ بنا لو۔ صبر نہ کرو۔ 
م
ور نہ کرلو  اور اسُے آئینہ کی طرح 

ُ
 “ د

 ( 66   صفحہ  دوم)ملفوظات جلد 

 استغفار کافائدہ  

 فرمایا : 

یۡہِ ”
َ
اِل ا 

وبُّۡوۡۤۡ
ُّ
ت  
َ م 
ُّ
ث مۡ 

ُّ
ک
َ رَب  وۡا  فِرُّ

ۡ
نِ اسۡتَغ

َ
ا
َ  کردہ قوت کو عملی طور پر  و 

ی

 کرنے کےو اسطے ۔ دوسری حاصِ

ی

۔یاد رکھو کہ دو چیزیں اس امّت کو عطا فرمائی گئی ہیں ۔ ایک قوت حاصِ

 کرنے واسطے استغفار ہے۔ جس کودوسرے لفظوں میں استمداد اور استعانت بھی کہتے ہیں۔ صُ فیوں نے لکھا ہے کہ

ی

کرنے  جیسے ورزش    دکھانے  کے لئے۔ قوت حاصِ

 
 1030۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

 حضرت مسیح موعودؑ کی احباب جماعت کو نصائح

 ء(1984ایڈیش   2)ملفوظات جلد  

 (2)تقریر نمبر

 

مسیح موعودؑ بت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

وحانی مگدر استغفار ہے۔ اس کے  
ُ
وح کو ایک قوت سے مثلاً مگدروں اور موگریوں کے اٹُھانے اور پھیرنے سے جسمانی قوت اور طاقت بڑھتی ہے ۔اسی طرح پر ر

ُ
ساتھ ر

ی ہے اور دل میں استقامت پیدا ہوتی ہے جسے قوت یعنی مطلو

 

یلن م
ہو وہ استغفار کرے۔ غفر ڈھانکنے اور دبانے کو کہتے ہیں۔ استغفار سے انسان اُن جذبات اور خیالات کو   ب

ے ہیں کہ زہریلے مواد جو حملہ کر کے انسان  

 

معن

 کرتا ہے  جو خداتعالیٰ سے روکتے ہیں۔ پس استغفار کے یہی 

ش

ی

ش

اُن پر  ڈھانپنے اور دبانے کی کوش کو ہلاک کرنا چاہتے ہیں۔ 

  
ی

 خداتعالیٰ کے احکام کی بجاآوری کی راہ کی روکوں سے بچ کر انہیں عملی رنگ میں دکھائے۔   آوے اور غال

ّ   یہ  بات بھی یاد رکھنی چاہئے
م
 شیطان ہے اور دوسرا تریاقی مادہ ہے ۔ تو سمّ

ّ
 قوت غالب  کہ اللہ تعالیٰ نے انسان میں دو قسم کے مادے رکھے ہیں ۔ ایک سّمّ مادہ ہے جس کا موکّ

 تعالیٰ کی طرف سے ایک چشمہ پیدا ہوجاتا  آجاتی ہے۔ لیکن جب اپنے تئیں ذلیل و حقیر سمجھتا ہے اوراپنے اندر اللہ تعالیٰ کی مدد کی ضرورت مُحس س کرتا ہے۔ اس وقت اللہ

مہ ہ نکلتی ہے اور یہی استغفار کے معنی ہیں۔ یعنی یہ کہ اسُ قوت کو پا کر زہریلے مواد پر غالب آجا
وح گداز ہو کر ب 

ُ
 وے۔ ہے جس سے اس کی ر

 
ّ
دا سے مدد چاہو ۔ ہاں پہلے اپنے رب ُ

 

ل۔ رسُول کی اطاعت کرو۔ دوسرے ہر وقت خ
ّ
ے یہ ہیں  کہ عبادت پر ی ُ ں قائم رہو۔ او

 

معن

 غرض ایس کے 
ی
 سے مدد چاہو  ۔جب قوت مِ

یۡہِ گئی تو 
َ
ا اِل

وبُّۡوۡۤۡ
ُّ
 یعنی خدا کی طرف رجُوع کرو۔   ت

 کی جاتی  

ی

داسے حاصِ ُ

 

ہے اور توبہ اپنے قدموں پر کھڑا ہونا  استغفار اور توبہ دو چیزیں ہیں۔ ایک وجہ سے استغفار کو توبہ پر تقدّم ہے ۔ کیونکہ استغفار مدد اورقوت ہے جو خ

قوت کے بعد انسان اپنے پاؤں پر کھڑا ہوجاوے گا اور نیکیوں کے    ہے۔ عادۃُ اللہ یہی ہے کہ جب اللہ تعالیٰ سے مدد چاہے گا تو خداتعالیٰ ایک قوت دے دے گا اور پھر اس

یۡہِ کرنے کے لئے اُس میں ایک قوت پیدا ہو جائے گی ۔ جس کا نام  
َ
اِل ا 

وبُّۡوۡۤۡ
ُّ
 ں کے    ت

ی
ہے۔ اس لئے طبعی طور پر بھی یہی ترتیب ہے۔ غرض اس میں ایک طریق ہے جو سالِ

دا سے ایستمداد چاہے ۔ سالِک جب تک اللہ تعالیٰ سے قوت نہ پائے گا ۔ کیا کرسکے گا۔ توبہ کی تو ُ

 

فیق استغفار کے بعد ملتی ہے۔ اگر لئے رکھا ہے کہ سالِک ہر حالت میں خ

ًی  یاد رکھو کہ توبہ کی قوت مرجاتی ہے۔ پھر اگر اس طرح پر استغفار کروگے اور پھر توبہ کرو گے تو نتیجہ یہ ہوگا ۔  استغفار نہ ہو  تو یقیناً سَم 
ُّ جَلٍ م 

َ
ا ٰۤی  اِل ا 

ً
تَاعًا حَسَن

َ مۡ م 
ُّ
ِعۡک

 
۔ یُّمَت

ارج ترقی کو حاصل کرتا ہے۔ ہر  سُنّت اللہ اسی طرح پر جاری ہے کہ اگر استغفار اور توبہ کروگے تو اپنے مراتب پالو گے۔ ہر ایک حس کے لئے ایک  دائرہ ہے جس میں وہ مد

 ایک آدمی نبی، رسول، صدّیق ، شہید نہیں ہوسکتا۔ 

اپنی استعداد کے موافق   غرض اس میں شک نہیں کہ تفاضل درجات امرحق ہے۔ ا س کے آگے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ ان امُور پر مواظبت کرنے سے ہرایک سالِک اپنی 

ہ  درجات اور مراتب کو پالے گا ۔ یہی مطلب ہے اس آیت کا ۔  
َ
ل
ۡ
ض
َ
لٍ ف

ۡ
ض
َ
ذِیۡ ف  َ ل 

ُّ
یُّؤۡتِ ک

َ ۔ لیکن اگر زیارت لیکر آیا ہے تو خداتعالیٰ اس مجاہد میں اس کو زیارت دے دیگا  و 

 اور اپنے فضل کو پالے گا جو طبعی طور پر اسُ کا حق ہے۔ ذی الفضل کی اضافت ملکی ہے مطلب یہ ہے کہ خداتعالیٰ محرُوم نہ رکھے گا۔  

 نی دنی  ہم نے ولی بننا ہے ؟ جو ایسا کہتے ہیں وہ  !بعض لوگ کہتے ہیں کہ میاں
ُ

 

 “قدرت کو ہاتھ میں لے کر کام کرے۔    الطبع کافِر ہیں۔ انسان کو مناسب ہے کہ قای

 ( 69- 67   صفحہ  دوم)ملفوظات جلد  

دردی ہے
 
عا بہترین ہ

ُ
   د

 :فرمایا

عا ہے۔ جس میں نہ صرف زر ہوتا ہے اورنہ زور لگانا پڑتا   !یاد رکھو”
ُ
دردی کی د

 
ل جسمانی، دوم مالی، تیسری قسم ہ

ّ
دردی تین قسم کی ہوتی ہے۔ او

 
ہےاور اس کا فیض بہت ہی ہ

دردی تواس صورت میں ہی انسان کرسکتا ہے جبکہ اسُ میں طاقت بھی ہو۔ مثلاً ایک ناتواں مجر
 
وح مسکین اگر کہیں پڑا تڑپتا ہوتو کوئی شخص جس  وسیع ہے کیونکہ جسمانی ہ

پریشان ہوتو جب تک مال نہ   میں خود طا قت اورتوانائی نہیں ہے کب اُس کو اٹھا کر مدد دے سکتا ہے اسی طرح پر اگر  کوئی بیکس و بے بس بے سروسامان انسان بھوک سے

دردی کیونکر ہوگی ۔
 
دردی ہے۔ کہ نہ اس کے   ہو۔ اس کی ہ

 
دردی ایک ایسی ہ

 
واسطے کسی مال کی ضرورت ہے اور نہ کسی طاقت کی حاجت بلکہ جب تک     مگر دعا کے ساتھ ہ

دردی 
 
دردی کا فیض بہت ہی وسیع ہے اور اگر اس ہ

 
سے کام نہ لے تو سمجھو بہت ہی   انسان انسان ہے۔ وہ دوسرے کیلئے دعا کرسکتا ہے اور اس کو فائدہ پہنچا سکتا ہے۔ اس ہ

 بڑا بد نصیب ہے۔  

 
م 
دردی میںم

 
دردی میں انسان مجبور ہوتا ہے ۔ مگر دعا کے ساتھ ہ

 
دشمنوں  کو بھی باہر نہ  مجبور نہیں ہوتا ۔میرا تو یہ مذہب ہے کہ دعا میں   نے کہا ہے کہ مالی اور جسمانی ہ

دور ہوتا جاوے گا اوراصل تو یہ  رکھے ۔ جس قدر دعا وسیع ہوگی اسی قدر فائدہ دعا کرنے والے کو ہوگا اور دعا میں جس قدر بخل کرے گا۔ اسی قدر اللہ تعالیٰ کے قرب سے  

 بھی کمزور ہے۔  ہے کہ خداتعالیٰ کے عطیہ کو جو بہت ہی وسیع ہے جو شخص محدود کرتا ہے اس کا ایمان 



 
3 

عا کرنے میں ایک عظیم الشان فائدہ یہ بھی ہے کہ عمر دراز ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف میں یہ وعدہ کیا ہے 
ُ
کہ جو لوگ دوسروں کو نفع پہنچاتے دوسروں کے لئے د

رۡضِ ہیں اور مفید وجُود ہوتے ہیں۔ اُن کی عمر دراز ہوتی ہے جیساکہ فرمایا ۔  
َ
ا
ۡ
ال فیِ   

ُّ
ث

ُّ
یَمۡک

َ
ف اسَ 

َ  
الن  

ُّ
ع
َ
ف
ۡ
ینَ مَا  ا 

َ م 
َ
دردیاں چونکہ محدود ہیں اس لئے   ا

 
۔ اور دوسری قسم کی ہ

عا کی خیر جاری ہے۔ جبکہ خیر کا نفع کثرت سے ہے۔ تو ہر آیت کا فائدہ ہم سب سے زیاخصوصیّت 
ُ
عا کے ساتھ اٹُھا سکتے کے ساتھ جو خیر جاری قراردی جاسکتی ہے وہ یہی د

ُ
دہ د

نیا میں خیر کا مُ جب ہوتا ہے۔ اس کی عُمر دراز ہوتی ہے اور جو شرّ کا 
ُ
مُ جب ہوتا ہے وہ جلدی اٹُھا لیا جاتا ہے ۔ کہتے ہیں شیر سنگھ چڑیوں   ہیں  اور یہ بالکل سچی بات ہے کہ جو د

  کو زندہ پکڑ کر آگ پر رکھا کرتا تھا۔ وہ دو برس کے اندر ہی مارا گیا ۔ پس انسان کو لازم ہے کہ وہ  
ُ
ر ْ
م 

 

اسِ    خ
َ  
الن  

ُّ
ع
َ
ف
ْ
ن
ی َ مَنْ  اسِ 

َ  
رہے اور مطالعہ کرتا    بننے کے واسطے سوچتا  الن

س تاک اور فکر میں لگا رہے کہ  رہے۔ جیسے طبابت میں حیلہ کام آتا ہے۔ اسی طرح نفع رسانی اور خیرمیں بھی حیلہ ہی کام دیتا ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ انسان ہر وقت ا

 کس راہ سے دوسرے کو فائدہ پہنچا سکتا ہے۔ 

  سمجھانا شروع کردیتے ہیں اوربعض آدمیوں کی عادت ہوتی ہے کہ سائل کو دیکھ کر چڑ جاتے ہیں اور کچھ مولویّت کی رگ ہو تو اس کو بجائے کچھ دینے سے سوال کے مسائل 

اوقات سخت سُست بھی کہہ بیٹھتے ہیں۔ افسوس عب بٹھا کر بعض 
ُ
ر کا  اپنی مولویّت  پر  اور    !اس  دل   کامادہ نہیں رکھتے۔ جو ایک نیک  اور سوچنے  ان لوگوں کو عقل نہیں 

 اگر باوجُود صحت کے سوال کرتا ہے تو وہ خود گناہ کرتا ہے۔ اس کو کچھ دینے میں.سلیم
ی

ِ

تو گناہ لازم نہیں آتا۔ بلکہ حدیث   الفطرت انسان کو مِلتا ہے۔ اتنا نہیں سوچتے کہ سائ

رَاکبًِا  شریف میں    
َ
اک

َ
ت
َ
ا وۡ 
َ
ہَرۡ کے الفاظ آئے ہیں۔ یعنی خواہ سائل سوار ہو کر بھی آوے تو بھی کچھ دے دینا چاہئے اورقرآن شریف میں  ل

ۡ
ن
َ
ت لاَ 

َ
آئلَِ ف

َ ا الس 
َ م 
َ
کا ارشاد آیا   وَا

 کو جھڑک۔ پس  
ی

ِ

ُ ں قسم کے سائ

 

 کو مت جھڑک اور ف
ی

ِ

ُ ں قسم کے سائ

 

 کو مت جھڑک۔ اس میں یہ کوئی صراحت نہیں کی گئی کہ ف
ی

ِ

 کو نہ  ہے کہ سائ
ی

ِ

یاد رکھو کہ سائ

 پر 
ی

ِ

جلد ہی ناراض نہ ہو ۔ یہ شیطان کی خواہش ہے کہ وہ اس طریق سے تم کو نیکی جھڑکو۔ کیونکہ اس سے ایک قسم کی بداخلاقی کا بیج بویا جاتا ہے۔ اخلاق یہی چاہتا ہے کہ سائ

 سے محروم رکھے او ر بدی کا وارث بنادے۔ 

کو جذب کرتی ہے۔ اسی   غور کرو کہ ایک نیکی کرنے سے دوسری نیکی پیدا ہوتی ہے اور اسی طرح پر ایک بَدی  دوسری بَدی کا موجب ہوجاتی ہے۔ جیسے ایک چیز دوسری 

 سے نرمی کے ساتھ پیش آئے گا اوراس طرح  
ی

ِ

ل میں رکھا ہوا ہے۔ پس جب سائ
یع ف

ور ہو کر  طرح خداتعالیٰ نے یہ تجاذب کا مسئلہ ہر 
ُ
پر اخلاقی صدقہ دے دیگا تو قبض د

 دوسری نیکی بھی کرلے گااور اُس کو کچھ دے بھی دے گا۔  

نیا  
ُ
میں ہر ایک چیز کام آتی ہے۔ زہر  اخلاق دوسری نیکیوں کی کلید ہے۔ جو لوگ اخلاق کی اصلاح نہیں کرتے ۔ وہ رفتہ رفتہ بے خیر ہوجاتے ہیں۔ میرا تو یہ مذہب ہے کہ د

 کرکے نفع رساں ہستی نہیں بنتا۔ ایسا ہوجاتا ہے کہ وہ   اور نجاست بھی کام آتی ہے۔ اسٹرکنیا بھی کام آتا ہے۔ اعصاب پر اپنا اثر ڈالتا ہے۔ مگر انسان جو اخلاق

ی

ی کو حاصِ

 

فاضِ

یہی وہ مقام ہوتا ہے مُردار حیوان سے بھی بَد تر ہوجاتا ہے کیونکہ اس کی تو کھال اور ہڈیاں بھی کام آجاتی ہیں ۔ اُس کی تو کھال بھی کام نہیں آتی اور کسی بھی کام نہیں آسکتا ۔

ُّ جہاں انسان  ل 
َ
ض
َ
صدداق ہوجاتا ہے۔ پس یاد رکھو کہ اخلاق کی درستی بہت ضروری چیز ہے۔ کیونکہ نیکیوں کی ماں اخلاق ہی ہے۔  بَلۡ ہُّمۡ ا

ی م
 “ کا 

 ( 76۔  73   صفحہ  دوم)ملفوظات جلد 

عا کی قبولیت کے لئے کون سے طریقے اپنائے جائی 
ُ
 د

 فرمایا : 

” 
ی
ق و فجور کو چھوڑ دے۔ جس قدر قُرب 

یس
ف

 کے لئے  غفلت، 
ی
ُ ل ہوتی ہے جب کہ وہ اللہ تعالٰ

 

 

عا اسُ وقت ق
ُ
 الٰہی انسان حاصل کرے گا ۔ اسُی  یہ خوب یاد رکھو کہ انسان کی د

 دعا کے ثمرات سے حصّہ لے گا۔ اسی لئے فرمایا۔ 

 

ّ
وۡا لیِۡ وَ قدر قبول  یَسۡتَجِیۡبُّ

ۡ
ل
َ
ا دَعَانِ ۙ ف

َ
اعِ اِذ

َ  الد 
َ
جِیۡبُّ دَعۡوۃَ

ُّ
رِیۡبٌ ؕ ا

َ
یِۡ ق

 
اِن
َ
ِیۡ ف

 
 عِبَادِیۡ عَن

َ
ک

َ
ل
َ
ا سَا

َ
مۡ  وَاِذ ہُّ

َ  
عَل

َ
وۡا بیِۡ ل

ُّ
ؤۡمِن یُّ

ۡ
ل

وۡنَ  دُّ
ُّ
بعَِیۡدٍ اور دوسری جگہ فرمایا ہے  (187  :البقرہ  )یرَشۡ انٍۭ 

َ
ک
َ م  مِنۡ   

ُّ
اوُّش

َ
ن
َ  
الت مُّ  ہُّ

َ
ل ی 

ٰ 
ن
َ
عا کیونکر سنوں۔ یہ گویا عام    (53  :سبا)وَا

ُ
اسُ کی د ورہو۔ 

ُ
۔ یعنی جو مجھ سے د

ارادوں سے بھی واقِف اُن  اور  ارادوں  در مخفی  تو دل کے مخفی  وہ   ہے جو ابھی پیدا نہیں  قانون قدرت کے نظارہ سے ایک سبق دیا ہے۔ یہ نہیں کہ خدا سن نہیں سکتا۔ 

 الٰہی کی طرف تو
ی
ور  ہوئے۔ مگر یہاں انسان کو قُرب

ُ
وُ ر میں مبتلا رہ کر مجھ سے د

ج 
ف

ق و 

یس
ف

ور کی آواز سنائی نہیں دیتی ۔ اسی طرح پر جو شخص غفلت اور 
ُ
جہ دلائی ہے کہ جیسے د

ور ہوتا ہے اسُی قدر حجاب اور فاصلہ اس کی دعاؤں کی قبولیت میں ہوتا جاتا ہے۔ کیا سچ کہا ہے 
ُ
 ہوتا جاتا ہے جس قدر وہ د

 پیدا است ندارا کہ بلند ہست جنابت 



 
4 

  ُ

 

 

 نے ابھی کہا  گو خدا عالِم الغیب ہے لیکن یہ قانون قدرت ہے کہ تقویی کے بغیر کچھ نہیں ہوتا۔ نادان انسان بعض وقت عدم ق
م 
ل دعا سے مُرتد ہوجاتا ہے۔ صحیح  جیسے م

 “بخاری میں حدیث موجود ہے کہ نوافل سے مومن میرا مقّرب ہوجاتا ہے۔  

 (    198    صفحہ دوم )ملفوظات جلد 

 دین ہو    مقصود بالذات    میں حصول دنیا  

 حضور علیہ السلام ایس حوالہ سے نصیحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔  

دنیا کے حصول سے  ” تعالیٰ  اللہ  اورنہ  ہے  یہ مطلب نہیں  میرا  رکھے۔  نہ  ہی  واسطہ  اور  غرض  کوئی  نیا سے 
ُ
د انسان  کہ  نہ سمجھ لیوے  یہ  اسلام  کوئی  کرتا ہے۔ بلکہ  منع 

نیا کے ساتھ جس قدر وسیع ہوں وہ اسُ کے مر
ُ
ردلوں کا کام ہے۔ مومن کے تعلقات د

 

عالیہ کا مُ جب ہوتے ہیں کیونکہ اسُ کا نصب   اتبینےرہبانیّت کو منع فرمایا ہے۔ یہ ب ُ

و د بالذّات نہ ہو۔ بلکہ حُص ل ُ
قص
م

نیا 
ُ
نیا ، اسُ کامال و جاہ دین کا خادیم ہوتا ہے۔ پس اصل بات یہ ہے کہ د

ُ
نیا میں اصل غرض دین ہو  اور ایسے طور پر   العین دین ہوتا ہے اورد

ُ
د

ہ دین کی خادیم ہو
ُ
نیا کو حاصل کیا جاوے کہ و

ُ
 جگہ سے دوسری جگہ جانے کے واسطے سفر کے لئے سواری اورزادی د

ی

راہ کو ساتھ لیتا ہے تواُس کی اصل غرض    ۔ جیسے انسان کِس

 کرے مگر دین کا خادیم سمجھ کر۔   دمنزلی مقصو

ی

نیا کو حاصِ
ُ
 پر پہنچنا ہوتی ہے نہ خود سواری اور راستہ کی ضروریات ۔ اسی طرح پر انسان د

عا تعلیم فرمائی ہے کہ  نے جویہ  للہ تعالیٰ
ُ
ارِ  د

َ  
الن ابَ 

َ
ا عَذ

َ
قنِ

َ و   
ً
ۃ
َ
خِرَۃِ حَسَن

ٰ
ا
ۡ
ال فیِ 

َ و   
ً
ۃ
َ
حَسَن یَا 

ۡ
ن
ُّ فیِ الد  ا 

َ
اٰتِن  

ۡۤ
ا
َ
ن
َ نیا  رَب 

ُ
 دنیا کو ؟  ۔ اس میں بھی د

ی

 کو مقدّم کیا ہے ۔ لیکن کِ
ً
ۃ
َ
  حَسَن

یَا
ۡ
ن
ُّ  ت الٓا  الد 

 

م ُنیا کےحصول میں حَم
عا کی  تعلیم سے صاف سمجھ میں آ جاتا ہے کہ مومن کو د

ُ
 ت کا مُ جب ہوجاوے۔ اس د

 

م خرۃ کا خیال رکھنا چاہئے اور کو جو آخرت میں حَم

 ساتھ ہی 
ً
ۃ
َ
یَا  حَسَن

ۡ
ن
ُّ نیا کا ذکر آگیا ہے جو ایک مومن مسلمان کو حُص لی دنیا کے لئے اختیار کرنی چاہئے الد 

ُ
۔ دنیا کو ہر ایسے طریق کے لفظ میں ان تمام بہترین ذرائع حُص لی د

 ع انسان کی تکلیف رسائی کا مُ جب ہو۔
م

 

 دوسرے بنی ی

ی

ہ طریق جو کِس
ُ
 کرو جس کے اختیار کرنے سے بھلائی اورخُوبی ہی ہو۔ نہ و

ی

نہ ہم جنسوں میں کسی عار و شرم   سے حاصِ

 ۔ ایسی دنیا بے شک حسنۃ الاخٓرت کا مُ جب ہوگی۔ 

ش
ی

 کاباع

و پا ہوجاتا ہے۔ نہیں۔ ہرگز نہیں ہ بیدست 
ُ
و دا کے لئے زندگی وقف کردیتا ہے ۔یہ نہیں ہوتا کہ  ُ

 

اور    !پس یاد رکھو کہ جو شخص خ ی وقف انسان کو ہوشیار   

ہ

ی
ّ یل ل

اور  بلکہ دین 

نے میرے باپ کو فرمایا کہ تجھے کس چیز نے اپنی   چابکدست بنادیتا ہے۔ سُستی اورکسل اسُ کے پاس نہیں آتا۔ حدیث میں عمار بن خزیمہ سےروایت ہے کہ حضرت عمرؓ

 زمین میں درخت لگانے سے منع کیا ہے تو میرے باپ نے جواب دیا کہ  
م 
 بڈھا ہوں۔ کل مر جاؤں گا۔ پس اسُ کو حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ تجھ پر ضرور ہے کہ درخت  م

 لگائے ۔ پھر  
م 
کو دیکھا کہ خود میرے باپ کے ساتھ مل کر ہماری زمین میں درخت لگاتے تھے اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ عجز اور کسل     نے حضرت عمرؓم

 سے پناہ مانگاکرتے تھے۔  
م 
    پھر کہتا ہوں کہ سُست نہ بنو۔ اللہ تعالیٰ حُص ل دنیا سے منع نہیں کرتا۔ بلکہم

ً
ۃ
َ
یَا  حَسَن

ۡ
ن
ُّ عا تعلیم فرماتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نہیں چاہتا کہ انسان    الد 

ُ
کی د

ا مَا سَعٰیبیدست و پا ہو کربیٹھ رہے۔ بلکہ اُس نے صاف فرمایا ہے۔  
َ  
اِل سَانِ 

ۡ
انِ
ۡ
یۡسَ للِ

َ  
ل نۡ 

َ
۔ اس لئے مومن کو چاہئے کہ وہ جدوجہد سے کام کرے۔ لیکن جس قدر مرتبہ  وَا

خادیم اس کے لئے بطور  نیا 
ُ
د اور  بالذّات ٹھہراؤ  و د  ُ

قص
م

کو  دین  لو۔  بنا  نہ  بالذّات  و د  ُ
قص
م

کو  نیا 
ُ
د گا کہ    کے ہو۔ دولت مندوں سے    مجھ سے ممکن ہے یہی کہوں 

م
اور مَرک

ج ا ر تھے مسلمانبسااوقات ایسے کام ہوتے ہیں کہ غر 
ّ

 

لن
ا ل ؓ نے جو بڑے ملک 

ّ
او و ں کووہ موقع نہیں ملتا۔ رسُول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں خلیفۂ 

س
مفُل

اور   یبوں 

ل ہوئے۔ ہو
ّ
 “ کر لانظیر مدد کی اور آپ کو یہ مرتبہ مِی  کہ صدّییق کہلا ئے اور پہلے رفیق اور خلیفۂ او

 ( 92-91   صفحہ  دوم)ملفوظات جلد 

 نرمی کا سلوک   

پم  تھا۔ مولوی عبدالکریم صاحب  نے عرض کی کہ جناب کو اس شور سے
ل ب 
ُ

 

غ
 تکلیف تو نہیں ہوتی ۔ حضورؑ  ایک دفعہ حضورؑ کو سخت سردرد تھا۔ پاس بچّوں اورعورتوں کا شورو

آپ ان کو نرمی سے کہہ دیں۔    ”مولوی صاحب نے عرض کیا کہ پھر حضورؑ کیوں حکم نہیں فرماتے ۔ حضورؑ نے فرمایا :    “ہاں اگر چُپ ہوجائی تو آرام مِلتا ہے۔  ”نے فرمایا ۔  

 تو نہیں کہہ سکتا۔
م 
 “ م

 ( 3    صفحہ دوم )ملفوظات جلد 

 



 
5 

 باہم محبت اور نرمی کا برتاؤ کرنا  

دل    دردی  اسُ  اور  ہوئے  کرتے  حکم  کا  کرنے  برتاؤ  کا  نرمی  سامنے  کے  کمزوریوں  وحانی 
ُ
ر اور  کرنے  باہم محبت  کو  لوگوں  کے  نے جماعت  ہوئے  حضورؑ  کرتے  اظہار  کا 

 فرمائی۔ .نصیحت

انُ کی کمزوری کو دور کرنے کی  ”  اپنی جماعت کے لوگوں کو نصیحت کرتا ہوں کہ وہ اپنے میں سے کمزور اور کچّے  لوگوں پر رحم کریں ۔ 
م 
 کریں۔ انُ پر سختی نہ    م

ش

ی

ش

کوش

ن بھی بعض منافق آکر مل جاتے تھے پر حضرت رسول کریم  کریں اور کسی کے ساتھ بداخلاقی سے پیش نہ آئی بلکہ اُن کو سمجھائی ۔ دیکھو! صحابہ رضی اللہ عنہم کے درمیا

   لوگ ذلیل لوگوں کو یہاں
ی

 جس نے کہا تھا کہ غال
ّ
 منافقون    علیہ الصلوٰۃ والتسلیم انُ کے ساتھ نرمی کا برتاؤ کرتے۔ چنانچہ عبداللہ بن ابُ 

ٔ
سے نکال دیں گے۔ چنانچہ سورہ

  کفّار مسلمانوں کو نکال دیں گے۔ اس کے مرنے پر حضرت رسول کریم ؐ نے اپنا کُرتہ اُس کے لئے دیا تھا۔  میں درج ہے اوراس سے مُراد اس کی یہ تھی کہ

عا کے ساتھ اپنی جماعت کی مدد کروں۔ دعا کے بغیر کام نہیں چلتا۔ دیکھو! صحابہ ؓ کے درمیان بھی
ُ
 د
م 
 نے یہ عہد کیا ہوا ہے کہ م

م 
ی م

مکّ

 جو لوگ دعا کے زمانہ کے تھے یعنی 

تو انہو ابوبکر ؓ جب ایمان لائے تھے  اُن کی شان تھی ویسی دوسروں کی نہ تھی ۔ حضرت  وہ  زندگی کے جیسی  ں نے کیا دیکھا تھا۔ انہوں نے کوئی نشان نہ دیکھا تھا۔ لیکن 

 کہا کرتا ہوں کہ  حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق اور اندرونی حالات کے واقف تھے۔ اس واسطے نبوّت کا دعویی  سنتے ہی ایمان لے آئے ۔ اسی 
م 
 طرح م

اور رہا کریں اور نشانات سے ایسا فائدہ نہیں ہوتا۔  ہمارے دوست اکثر یہاں آیا کریں  اُٹھاتا ہے۔ معجزات  اور پُورا واقِف بن جانے سے انسان بہت فائدہ  ۔ گہرا دوست 

 دریافت کرنا چاہئے ۔   معجزات سے فرعون کو کیا فائدہ ہوا۔ معجزات کے ہزاروں منکر ہوتے ہیں۔ اخلاق کا منکر کوئی نہیں ۔ طالب ہو کر اصلی اور جگری حالات کو

 کے اصلی حالات اور اخلاق کر
ؐ
یمہ کے صحیح جُز مل جاتے تو یہ  آریہ لوگوں نے حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر اس قدر اعتراض کئے ہیں لیکن اگر ان لوگوں کو آپ

ی زندگی  

مکّ

  کے ساتھ صرف چند آدمی تھے اور کچھ قوت نہ تھی۔  کبھی ایسی جرأت نہ کرتے۔ پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے اخلاق کے دو پہلو دکھلائے ۔ ایک 
ؐ
میں جبکہ آپ

 انُ کی ایذاء ہی پر صبر کرتے تھے اب  
ؐ
 کے قابو میں آگئے ایسا کہ جو چاہتے  دوسرا مدنی زندگی میں جبکہ آپ فاتح ہوئے اور وہی کفّار جو آپ ؐ کو تکلیف دیتے تھے اور آپ

ؐ
آپ

 انُ کو سزا دےسکتے تھے مگر
ؐ
 نے  آپ

ؐ
یَومَۡ آپ

ۡ
مُّ ال

ُّ
یۡک

َ
رِیۡبَ عَل

ۡ
ث
َ
کہہ کر اُن کو چھوڑ دیا اور کچھ سزا نہ دی۔ ہمیں حضرت مسیح ؑ پر ایمان ہے اور اُن کے ساتھ محبت ہے۔ مگر   لاَ ت

ور اگر ان کو یہ  پھر اپنے اخلاق کا ا ظہار کریں ا یہ کہتے ہیں ہم لاچار ہیں کہ انُ کو اپنے مخالفین پرقدرت اورطاقت نہیں ہوئی اور انُ کو یہ موقع نہیں مِی  کہ دشمن پر قابُو پا کر  

 دو باتوں کے پیچھے لگا ہوا  
م 
دردی سے پیش آوے ۔ م

 
وہ ہے کہ دوسروں کے ساتھ ہ   مسلمان 

ّ
وہ کیا کرتے۔ سپ ہوں۔ ایک یہ کہ اپنی جماعت  موقع ملتا تو معلوم نہیں 

ُ صہ ان کو لکھ دوں۔ واسطے دعا کروں ۔ دعا تو ہمیشہ کی جاتی ہے۔ مگرایک نہایت جوش کی دعا جس کا موقعہ کبھی مجھے مل جائے۔ اور دوم یہ کہ قرآن شریف کااکے

 

یک خ

سے دوسرے سال میں ترقی کرتا ہے تو   قرآن شریف میں سب کچھ ہے۔ مگر جب تک بصیرت نہ ہو کچھ حاصل نہیں ہوسکتا ۔ قرآن شریف کو پڑھنے والا جب ایک سال

ل مکتب تھا۔ کیونکہ یہ خداتعالیٰ کا کلام ہے اور اس میں ترقی بھی ا
یف ط

یسی ہے جن لوگوں نے قرآن شریف کو  وہ اپنے گذشتہ سال کو ایسا معلوم کرتا ہے کہ گویا وہ تب ایک 

 ان کو پسند نہیں کرتا ۔ انہوں نے قرآن شر
م 
 یف کی عزّت نہیں کی۔  ذُوالوجُوہ کہا ہے ۔ م

ے ہیں  اور ایک نکتہ دوسرے نکتہ کا نقیض نہیں ہوتا ۔ مگر زُود ر

 

کلن

 

ت
 والی طبائع قرآن شریف کوذوالمعارف کہنا چاہئے۔ ہر مقام میں سے کئی معارف 

 

ن
 
ہ
ّ
ص

 

غ

نج، کینہ پرور اور 

رافہم اور اعتقاد نجات کے واسطے کافی کے ساتھ قرآن شریف کی مناسبت نہیں ہے اور نہ امیسوں پر قرآن شریف کُھلتا ہے میرا ارادہ ہے کہ اس قسم ی

 

وں ۔ ب
ُ
 کی تفسیر بناد

رہ ہے اور خدا کے  نہیں۔ جب تک وہ عملی طور پر ظہور میں نہ آوے ۔ عمل کے سوا کوئی قول جان نہیں رکھتا۔ قرآن شریف پر ایسا ایمان ہونا چاہئے کہ یہ د

 

ز
ج 
ع
ُ
م

رحقیقت 

جب تک لوگوں میں یہ بات پیدا نہ ہوجائے ۔ گویا جماعت نہیں بنی۔ اگر کسی سے ایسی غلطی ہو کہ وہ صرف ایک غلط خیال کی   ساتھ ایسا تعلق ہو کہ گویا اس کو دیکھ رہا ہے

ر ہئے۔ ایک بچّہ اگر بستروجہ سے ایک امر میں ہماری مخالفت کرتا ہے تو ہم ایسے نہیں ہیں کہ ہم اس پر ناراض ہوجائی۔ ہم جانتے ہیں کہ کمزوروں پر رحم کرنا چا  ی
پ
 پر پاخانہ پ

وٹھنے لگے 
ُ
۔ تو کام کب بنے ۔ وہ جانتی ہے کہ  دے اور ماں غصّہ میں آکر اس کو پھینک دے تووہ خُون کرتی ہے ۔ ماں اگر بچّہ کے ساتھ ناراض ہونے لگے اور ہر روز اس سے ر

دب پر ہیں  تو خود یہ ہنوز نادان ہے۔ رفتہ رفتہ خدا اس کو عقل دے گا اورکوئی وقت آتا ہے کہ یہ سمجھ  

 

لے گا کہ ایسا کرنا نامناسب ہے۔ سو ہم ناراض کیوں ہوں۔ اگر ہم کی

دب ہمیں ہلاک کرنے کے واسطے کافی ہے ہم اس راہ پر قدم مارنے والے سب سے پہلے نہیں جو ہم گھبرا جائی کہ شاید حق والوں کے 

 

ساتھ اللہ تعالیٰ کا کیا معاملہ ہوا  ہمارا کی

تلواریں   70 آپ کو   ہیں کہ سُنّت اللہ کیا ہے ۔ سروری انبیاء ؐ پر کروڑوں اعتراض ہوئے۔ ہم پر تو اتنے ابھی نہیں ہوئے ۔ بعض کہتے ہیں کہ جنگ اُحد میںکرتا ہے۔ ہم جانتے

دق کا بیج ضائع نہیں ہوتا۔ ابو بکری طبیعت تو کوئی ہوتی ہے کہ فوراً مان لے ۔ طبائع مختلف ہوتی ہیں۔ مگر
ی
 نشان کے ساتھ کوئی ہدایت پا نہیں سکتا۔ سکینت باطنی  لگی تھیں۔ ص



 
6 

 ہے۔ اس میں کسی  
ّ
کو دخل نہیں۔ میرے قابو میں آسمان سے نازل ہوتی ہے ۔ تصرّفات باطنی یک دفعہ تبدیلی پیدا کردیتے یں۔ پھر انسان ہدایت پاتا ہے۔ ہدایت امر رب 

 سب کو قطب اور ابدال بنادوں۔مگر یہ امر محض خداتعالیٰ کے اختیار میں ہے۔ ہاں دعا کی جاتی ہے ۔  
م 
 ہو تو م

ی لہ انُ گالیوں سے بھرے ہوئے کاغذات کاپڑا ہے۔ ایک نیا کاغذ آیا تھا وہ بھی
ھ

 

ب

 نے اسُ میں داخل    ہم تیار ہیں کہ ہمارے ساتھ صلح کرلیں۔ میرے پاس ایک 
م 
آج م

 سب کے ساتھ  
م 
دردی خاص ہے۔ مگر م

 
دردی کرتا ہوں اور مخالفین کے ساتھ  کردیا ہے۔ مگران سب کو ہم جانے دیتے ہیں۔ اپنی جماعت کے ساتھ اگرچہ میری ہ

 
ہ

دردی ہے  ۔ جیسا کہ ایک حکیم تریاق کا پیالہ مریض کو دیتا ہے کہ وہ شفاپاوے مگر مریض غصّہ میں آکر اس پیالہ کو توڑ دیتا
 
 ہے۔ تو حکیم اس پر افسوس کرتا ہے  بھی میری ہ

ے ہیں جیسے ماں بچّہ کو کبھی سخت الفاظ بولتی ہے۔ مگر اس کا دیل درد  اور رحم کرتا ہے۔ ہمارے قلم سے مخالف کے حق میں جو کچھ الفاظ سخت 

 

کلن

 

ت
ے ہیں۔ وہ محض نیک نیتی سے 

 

کلن

 

ت
 

کے ساتھ اس کا ایک    سے بھرا ہوا ہوتا ہے۔ صادق اور کاذب کامعاملہ خدا کے نزدیک ایک نہیں ہوتا۔ خدا جس کومحبّت کے ساتھ دیکھتا ہے اس کے ساتھ اوردوسروں

 ہوتا۔ کیا سب کے ساتھ اس کا معاملہ ایک ہی رنگ کا ہے۔   سلوک نہیں

ا  شروع کردیں۔ بے شک اپنے اعتقاد پر رہیں ۔ ملاقات سے اصلی حالات معلوم ہوجاتے ہیں ۔ امرتسر کے

 

لی
ُ
  ج 

 

ی
 بعض مخالف سمجھتے ہیں کہ ہم  مخالفین ہم سے صلح کرلیں۔ مِ

 لکل الگ ہوگئے ہیں ۔ اس قسم 
ی
کے انقطاع تو کمزور لوگ کرتے ہیں کہ بالکل الگ ہوجائی۔   خدا کے منکر ہیں اور شراب پیتے ہیں۔ ایسی بدظنّی کا سبب یہی ہے کہ وہ ہم سے ب 

عْلیٰ  
ُّ
ی وَلاَ  وْا 

ُّ
عْل

َ
ی  

ُّ حَق 
ْ
ل
َ
 کے وقت خدا ۔ تم ہم سے ڈرتے کیوں ہو۔ اگر ہم حقیر ہیں توتم ہم پر غالب آجاؤ گے۔ اگر صلح بھی نہیں کرتے تو پھر مقابلہ میں آنا چاہئے۔ مقابلہا

لِیۡ صادیق کی مدد کرتا ہے۔  ا وَرُّسُّ
َ
ن
َ
 ا
َ لِبنَ 

ۡ
غ
َ
ہُّ لاَ

ٰ 
تَبَ الل

َ
 “۔ک

 (   223-  219    صفحہ دوم )ملفوظات جلد 

 

 )کمپوزڈ: منہاس محمود ۔جرمنی( 

 

 ضضضض 

 


