
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں فرماتا ہے۔  

مۡ 
ُّ
ک
َ  
عَل
َ
وۡا فیِۡ سَبِیۡلِہٖ ل  وَجَاہِدُّ

َ
ۃ
َ
وسَِیۡل

ۡ
یۡہِ ال

َ
ا اِل
وۡۤۡ
ُّ
ہَ وَابۡتَغ

ٰ 
وا الل

ُّ
ق
َ  
وا ات

ُّ
ذِینَۡ اٰمَن

َ  
ہَا ال

ُّ ی 
َ
ا وۡنَ یٰۤ لِحُّ

ۡ
ف
ُّ
 (  36)المائدہ: ت

 س کے قرب کا وسیلہ ڈھونڈو اور اس کی راہ میں جہاد کرو تاکہ تم کامیاب ہو۔ اُاے وہ لوگو جو ایمان لائے ہو! اللہ کا تقویٰ اختیار کرو اور 

کو گندوں  سے  مولیٰ  درِ  ملتی  نہیں  نصرت   کبھی 

کو  بندوں  نیک  اپنے  وہ  کرتا  نہیں  ضائع   کبھی 

ہیں  کھوتے  آپ  اپنا  جو  ہیں  َّب 
ر
ق

ُ

مُ کے  اسُ  ہی 
ُ
 و

کو  پسندوں  خود  تک  بارگہ  عالی  کی  اُس  راہ   نہیں 

کو قربت  سے  اُس  مانگو  کہ  پیارو  ہے  تدبیر   یہی 

کو کمندوں  سب  جلاؤ  ڈھونڈو  کو  ہاتھ  کے   اسُی 

 

مجھے اسِی کو آگے   گزشتہ دو دنوں سے واسطہ اور وسیلہ کے حوالے سے گفتگو کر کے اللہ تعالیٰ سے دعائیں مانگنے کی اسلامی تعلیم  پر گفتگو کر رہا ہے۔ آج   خاکسارمعزز سامعین!  

 حضرت خلیفۃُ المسیح الثالث رحمہ اللہ تعالیٰ کی بیان فرمودہ تفسیر کی روشنی میں  بڑھانا ہے لیکن ایک اور پہلو سے۔ اور وہ ہے  ۔  
َ
ۃ
َ
وسَِیۡل

ۡ
ال یۡہِ 

َ
اِل ا 
وۡۤۡ
ُّ
 نئے    وَابۡتَغ

ُ

ِ

 

کے  معانی اور ن

 نے صرف  
ؒ
 نکات آپ حاضرین کے سامنے  رکھنا ہیں ۔ آپ

َ
ۃ
َ
وسَِیۡل

ۡ
ال یۡہِ 

َ
اِل ا 
وۡۤۡ
ُّ
پر گفتگو نہیں فرمائی بلکہ آیت کے سیاق و سباق کے حصّے پر عارفانہ بحث کرتے ہوئے    وَابۡتَغ

 فرماتے ہیں کہ

 نے تلاوت کی ہے  ”
ں َّ
اسِ وقت مَ  جو مختصر سی آیت 

َ
ۃ
َ
وسَِیۡل

ۡ
ال یۡہِ 

َ
اِل ا 
وۡۤۡ
ُّ
ہوا ہے۔    اسِ    وَابتَۡغ کا مضمون بیان  میں نہایت حسین پیرایہ میں ایک نہایت ہی بنیادی اہمیت 

کے رسولوں پر ایمان لانے کی کوئی  غرض ہوتی ہے انسان کسی مقصد کے پیش نظر دنیا سے منہ موڑتا اور دنیا والوں کی دشمنی   اسِکی کتب اور    اسِتعالیٰ فرماتا ہے کہ  .اللہ

 کی آواز پر لبیک کہتے ہوئے  
ر
 اپنے رب

ں َّ
کو جیسا کہ وہ چاہتا ہے اپنی ذات میں کامل اور اپنی صفات میں     اسِ  خرید کر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتا اور یہ اعلان کرتا ہے کہ مَ

 اسُ کے رسول اور اسُ کی کتاب پر ایمان لایا ہوں اور جو  اسِکامل سمجھے گا اور  
ں َّ
پہلے رسول    بات پر یقین کرنے کا اعلان کرتا ہوں ۔اسِی طرح وہ یہ اعلان کرتا ہے کہ مَ

ِ   گزرے ہیں اور جو کتب نازل ہوئی ہیں اُن ا لپر بھی ایمان لایا ہوں اور  بِالر ُّسُّ تُّباور    یمَْان 
ُّ
ک
ْ
بِال ہوتا ہے کہ انسان فلاحِ دارین حاصل کرے اور اسِ کا مقصد یہ    اِیمَْان 

وہ خدا میں امام راغب نے  زندگی میں بھی  اور  وہ فلاح کو حاصل کرے ۔ فلاح کے معنی انتہائی کامیابی کے ہیں  اُخروی زندگی  میں بھی  اور  با آرام زندگی پائے  اپنی    ہو کر 

اس میں پائی جائیں گی اور    مفردات میں لکھاہے کہ اخُروی زندگی میں جو فلاح اور ابدی حیاتِ طیبہ ایک مومن کو ملے گی وہ چار خصوصیات کی حامل ہو گی ۔ چار باتیں.کتاب

 وہ یہ ہیں  ۔ 

 : ایک ایسی ابدی زندگی جس پر کبھی فنا نہ آئے ۔  1

 : ایک ایسی تونگری جس کے ساتھ کوئی احتیاج نہ رہے ۔  2

 : اللہ تعالیٰ کی نگاہ میں ایسی عزت کہ جس کے ساتھ شیطانی ذلّت کے اندھیرے کبھی اکٹھے نہیں ہو سکتے ۔  3

مٌ بِلاَجَہْل  : 4
ْ
ور کر دیتا ہے ۔   وَعِل

ُ
 اور وہ حقیقی علم جو جہالت کی تمام ظلمتیں اور اسُ کے اندھیروں کو د

 
 1003۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

 
َ
ۃ
َ
وسَِیۡل

ۡ
یۡہِ ال

َ
ا اِل
ۡۤ وۡ
ُّ
 وَابۡتَغ

 )از افاضات حضرت خلیفۃُ المسیح الثالثؒ (

 

تربیت و اصلاحبت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

حامل اور خدا تعالیٰ سے نئے    پس اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تم اس غرض سے ایمان لائے ہو کہ ایک ابدی حیات تمہیں حاصل ہو وہ حیاتِ طیبہ تمہیں ملے جو ابدی فیوض کی

 دنیا میں نہیں کر سکتے ۔   اِسر بھی ہم یہاں سے نئے اور زیادہ سے زیادہ فیض اور برکتیں اور رحمتیں حاصل کرنے والی ہو اور یہ ایک ایسی زندگی ہے جس کا تصو 

   ۔  جہاں تک غنا اور احتیاج کا سوال ہے 
ٰ
کی   عزت کی ایک نگاہ بھی جو اللہ تعالیٰ  ۔اس سے زیادہ اور کیا غنا ہو سکتی ہے۔ فرماتا ہے کہ جو چاہو گے تمہیں مل جائے گا  اللہ تعال

کی رضا کی نگاہیں ایک عاجز انسان پر پڑتی رہیں گی  طرف سے اس کے کسی بندہ پر پڑے وہ بھی بڑی ہے لیکن جس زندگی کے متعلق یہ وعدہ ہو کہ اس کے ہر لمحہ میں اللہ تعالیٰ

نَ کریم کے متعلق    آنِ قر  پھر علم اور علم کی زیادتی کا یہ حال کہ اللہ تعالیٰ  ۔ اس سے بڑھ کر اور کیا عزت ہوگی
ْ
قِی
َ  
مُّت
ْ
لِ
 
ل   فرماتا ہے یعنی مومن ہدایت کے اور اللہ تعالیٰ   ہُّدًی 

س پر کھولی جاتی  اُس پر کھول دی جاتی ہیں پھر وہ ایک نئے بلند تر مقام پر پہنچتا ہے تو قرب کی کچھ اور راہیں  اُ کے قرب کے کچھ مقامات حاصل کرتا ہے تو کچھ اور نئی راہیں  

علم اور ہدایت ہے ہر لمحہ   وہ   س کے اندر پیدا نہ ہو بلکہ یہاُعلم ایسا نہیں جس پر انسان ایک وقت میں احاطہ کر لے اور سیر ہو جائے اور پھر تشنگی کا احساس  یہ ہدایت اور  ۔  ہیں 

 وہ علم ہے جو جس پر شیطان کی یلغار کا امکان ہی نہیں کیونکہ جنت کے دروازے شیطان پر بند ہو چکے ہیں ۔  ۔سے قریب سے قریب تر لے جاتا ہے  انسان کو خدا تعالیٰ

 واز پر لبیک کہتے ہو آطیبہ کے حصول کے لیے تم ایمان لاتے ہو اور میری  فرماتا ہے کہ اس قسم کی ابدی حیاتِ  غرض اللہ تعالیٰ
ں َّ
ایمان کے   اعلانِ  اِس تمہیں بتاتا ہوں کہ مَ

 نتیجہ میں تین قسم کی ذمہ داریاں تم پر عائد ہوتی ہیں اور تین تقاضے ہیں جو یہ ایمان انسان سے کرتا ہے ۔ 

  اس کا یہ ہے کہ پہلا تقاضا
ٰ 
واالل

ُّ
ق
َ  
س کو یہ  اُایمان کے ساتھ ہی   ۔اور شیطانی خیالات میں پھنسا ہوا ہوتا ہے  مانسان ایمان سے قبل بہت سی بدیوں اور بد عادتوں اور بد رسو ہَ۔  اِت

اور چھوڑنی چاہئیںبُرساری   وہ ایمان میں سچا ہے   ائیاں چھوڑنی پڑتی ہیں  اور نواہی کے ارتکاب سے انسان اس لیے    تقویٰ   ۔اگر  اور معاصی  کے معنی ہیں اپنے نفس کو گناہ 

 اُبچائے کہ کہیں 
ر
معرفت اور عرفان بھی ہو تو ایمان کا پہلا تقاضا یہ ہوتا ہے کہ  س کے ساتھ جیسا کہ چاہئ اُاس سے ناراض نہ ہو جائے پس جب ایمان حقیقی ہو اور  س کا رب

  طبع   ائیوں اور بدیوں اور بد رسوموں اور بد عادتوں اور  بد خیالات اور بد خواہشوں اور گند سے میلانِ بُرساری  
ر
غرض تمام گناہوں اور   ۔کی خاطر چھوڑ دے کو انسان اپنے رب

ن سے پہلا مطالبہ یہی ہونا چاہیے کیونکہ جب تم کہتے ہو کہ ہم خدا پر ایمان لائے تو عقل کہتی ہے کہ اب تم کسی ایسی چیز کی  بھی انسا  ہے اور عقلاً  معاصی سے بچنے کا نام تقویٰ 

 
ر
س چیز سے بچیں جو ہمارے رب کو اُ پس پہلا تقاضا ایمان ہم سے یہ کرتا ہے کہ ہم ہر    ۔کی پسندیدہ نہیں  جس سے وہ ناراض ہو جاتا ہے  طرف متوجہ نہ ہونا جو تمہارے رب

 پسندیدہ اور پیاری نہیں ہے ۔ 

 کہ    دوسری ذمہ داری ہم پر یہ عائد ہوتی ہے یا یوں کہو کہ دوسرا تقاضا ایمان ہم سے یہ کرتا ہے
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ال یْہِ 

َ
اِل وا 

ُّ
میں ذکر ہے صرف وہ    یعنی مقام خوف جس کا تقویٰ   وَابْتَغ

اور شوق اور رغبت وہ دلی تڑپ  اور انسان کے دل کی یہ حالت ہونی چاہیے کہ   کے ساتھ ان راہوں کو  کافی نہیں بلکہ اس کے بعد مقام محبت میں داخل ہونا ضروری ہے 

   اُس    کہ  ڈھونڈے جو راہیں  
ر
لیے حاضر ہوئی تھی کہ     اِس  کی ایک جماعت نبی کریم نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں    ءجب غربا  ۔کی طرف لے جانے والی ہیں   رب

وہ  لا  امیر کچھ ایسی نیکیاں کرتے ہیں جو غریب بجا نہیں   ان کے دل کی یہ خواہش    اِسن کے ذریعہ  اُسکتے اس لیے انہیں کچھ عبادتیں بتائی جائیں کہ  تو  کمی کو پورا کر سکیں 

 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ال یْہِ 

َ
اِل وا 

ُّ
س کے رب  س راہ کو تلاش کرے جو راہ اسے اُپس مومن کے دل کی یہ کیفیت ہونی چاہیے کہ ہر اُ  ۔ ہی کا ایک نظارہ ہمارے سامنے پیش کر رہی ہے  وَابْتَغ

ہیں یعنی جو شخص اللہ کی طرف راغب ہوا    معنی اللہ کی طرف راغب کے  کےوَاسِلٌ  ہو۔   کر اپنے رب کا قرب حاصل کرنے والا    چل  کی طرف پہنچانے والی ہو اور جس پر وہ  

 ۔کہتے ہیں اور مفردات راغب میں ہے کہ وسیلہ کی حقیقت یہ ہے کہ قرب کی راہوں کی معرفت اور عرفان شوق سے حاصل کیا جائے  وَاسِلٌ  میں    سے عربی زباناُہے  

 
ں َّ
اسی طرح قرب کی راہیں جو انسان پر کھلیں ان راہوں پر شوق سے   ۔ لفظی ترجمہ نہیں کر رہا بلکہ انہوں نے جو معنی کیے ہیں ان کا مفہوم اپنی زبان میں بیان کر رہا ہوںمَ

ن اُاسلامیہ کے جو احکام ہیں اور وقت اور حالات اور مقام اور ماحول کے مطابق جو بہترین ہدایتیں ہوں    شریعتِ۔  چلا جائے اس کو انہوں نے عبادت کے نام سے پکارا ہے  

 ہو جائے ۔  انسان سے خوش بہترین ہدایتوں پر دلی رغبت سے عمل کیا جائے تاکہ اللہ تعالیٰ

 پس ایک معنی  
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ال یْہِ 

َ
اِل وا 

ُّ
اور انسان کو خدا تعالیٰ  وَابْتَغ بنا دیتی    بکا مقرّ  کے یہ ہیں کہ ان راہوں کی دلی رغبت اور شوق کے ساتھ تلاش جو خدا کی طرف لے جاتی 

کی طرف   ن کریم نے بڑی وضاحت کے ساتھ ان راہوں کی نشاندہی کی ہے جو راہیں خدا تعالیٰآن کریم کے بھی کر سکتے ہیں کیونکہ قرآ پھر وسیلہ کے ایک معنی ہم قر۔  ہیں 

   لے جانے والی ہیں اور اس صورت میں
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
یْہِ ال

َ
وا اِل

ُّ
کا قرب   ن کریم کی ہدایات اور احکام سے دلی پیار اور محبت کرو تا تمہیں اللہ تعالیٰآکہ یہ معنی ہوں گے کہ قر وَابْتَغ



 
3 

ۃ   حاصل ہو جائے پھر
َ
  ۔ کریم نے سورہ بنی اسرائیل میں اشارہ فرمایا ہے  آنِ کہ ایک معنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بھی کیے جا سکتے ہیں اس کی طرف خود قر  وَسِیْل

کہ      تعالیٰ.اللہ رَبُّ  فرماتا ہے 
ۡ
ق
َ
ا مۡ  ہُّ

ُّ ی 
َ
ا  
َ
ۃ
َ
وسَِیۡل

ۡ
ال ِہِمُّ 

رَب  اِلیٰ  وۡنَ 
ُّ
یبَۡتَغ یدَۡعُّوۡنَ  ذِینَۡ 

َ  
ال  
َ
ولٰٓئِک

ُّ
اسرائیل    )ا خود   کہ  (58:بنی  وہ  انسانوں میں جن کو مشرک معبود بناتے ہیں 

ایک    ۔کی رضا کو حاصل کر سکیں  سوہ پر چل کر وہ بھی اللہ تعالیٰاُکا قرب حاصل کر چکے ہوں اور جن کی مدد سے یا جن کے    ایسےلوگوں کی تلاش میں رہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ

زیادہ   ان سے بھی  تو  ہم  اُمومن  اور جب  رکھتا ہے  اندر  اپنے  رَبُّ    سوہ کی تلاش کی تڑپ 
ۡ
ق
َ
ا مۡ  ہُّ

ُّ ی 
َ
سورہ  ا اور جسے  جاتا ہے  پایا  اندر  وسیلہ کے  جو  روشنی میں  کی  کے مفہوم 

   ۔ یت وضاحت کرتی ہےآاسرائیل کی یہ  .بنی
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ال یْہِ 

َ
اِل وا 

ُّ
   وَابْتَغ

ِ
سوہ حسنہ کی تلاش کرو  اُ کی راہوں کی تلاش میں الٰہ   پر غور کریں تو ہم یہ معنی بھی کر سکتے ہیں کہ قرب

 
ٰ
 آ کے مقرب بنے تم بھی ان راہوں کو اختیار کرو کیونکہ  یعنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جن راہوں پر گامزن ہو کر اللہ تعال

 
 چونکہ تمہارے سامنے  ۔سوہ ہیں اُہی کامل    پ

اور  آایک مثال پہلے سے موجود ہے اس لیے تم انہیں زیادہ    آ سانی سے پا سکو گے 
 
 آسوہ کو سامنے رکھ کر اور  اُ کے    پ

 
کے قرب کو زیادہ   کی نقل کرتے ہوئے خدا تعالیٰ  پ

   یت میںآغرض دوسری ذمہ داری جو ایمان کی وجہ سے کسی انسان پر عائد ہوتی ہے وہ اس   ۔ سہولت کے ساتھ حاصل کر سکو گے
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
یْہِ ال

َ
وا اِل

ُّ
لغت  ۔ بتائی گئی ہے  وَابْتَغ

  کہ    والے لکھتے ہیں 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ل
َ
   ا

ِ
 ۔ پس     کی راہوں کو رغبت اور شوق کے ساتھ تلاش کیا جائےالٰہ   کے اندر یہ مفہوم پایا جاتا ہے کہ قرب

َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ال یْہِ 

َ
اِل وا 

ُّ
یہ معنی    کے  وَابْتَغ

 ن راہوں کو تلاش کرو جو خدا تک لے جاتی ہیں ۔اِ ہوئے کہ تم شوق اور رغبت کے ساتھ 

   وہ   ۔بعض لوگ یہ کہہ دیا کرتے ہیں کہ ہم بڑی مالی قربانیاں دیتے ہیں نمازوں میں باقاعدگی نہ ہوئی تو کیا ہوا 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
ال یْہِ 

َ
اِل وا 

ُّ
پر عمل نہیں کر رہے ہوتے کیونکہ    وَابْتَغ

چلے اور بعض راہوں کو نے مومن کی یہ شان بتائی ہے کہ وہ قرب کی ہر راہ سے محبت اور پیار اور رغبت اور شوق کا تعلق رکھتا ہے یہ نہیں کہ وہ بعض راہوں پر    تعالیٰ.اللہ

 ۔  چھوڑ دے 

 اِسحالانکہ ہر قرب کی راہ کو بشاشت سے قبول کرنا چاہیے اور  ‘‘ہو گیا      چندے نہ دتے تے کیہ  ے آں  جی سارا دن عبادت کر دے رہند  ’’پھر بعض لوگ کہہ دیتے ہیں کہ

یْہِ  ۔  س کی رضا کو زیادہ حاصل کر سکیں اُکے ساتھ پیار کرنا چاہیے اور یہ کوشش کرنی چاہیے کہ ہماری زندگی کا ہر راستہ ہمارے رب تک پہنچانے والا ہو تاکہ ہم  
َ
اِل وا 

ُّ
وَابْتَغ

 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
تا ہے کہ چاہے انہیں پیشاب کی حاجت نہ ہوتی وہ بعض جگہ پیشاب کرنے کے لیے بیٹھ جاتے تھے اور کہتے تھے کہ ہم  آکا ہی مظاہرہ تھا کہ بعض صحابہ کے متعلق    ال

بظاہر اس فعل میں کوئی دینی چیز نہیں لیکن اس کے   ۔پیشاب کرتے دیکھا تھا اس لیے ہم رہ نہیں سکے اور ہم نے یہاں پیشاب کیا ہےنے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہاں 

 ۔پیچھے جو محبت کام کر رہی ہے وہ بڑی عجیب ہے  
ٰ
یْہِ  ۔ غرض  یہ چیز انسان کو کہیں سے کہیں اٹھا کر لے جاتی ہے۔  ایسے جذبات کو قبول کرتا ہے     یقیناًاللہ تعال

َ
اِل وا 

ُّ
وَابْتَغ

 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
 ۔  میں ہمیں اس طرف متوجہ کیا ہے کہ ہم نے قرب کی ہر راہ سے پیار کرنا ہے یہ نہیں کہ بعض راہوں کو لے لیا اور بعض کو چھوڑ دیا  ال

فیِْ سَبِیْلِہٖ    کی طرف لے جانے والی راہوں کی تعین ہو گئی اور ان راہوں سے پیار ہو گیا تو پھر ایمان کا تیسرا تقاضا یہ ہے کہ  جب خدا تعالیٰ و   جَاہِدُّ
ں َّ
 نے  دراصل جیسا کہ مَ

  پہلے اشارہ کیا ہے کہ
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
یْہِ ال

َ
وا اِل

ُّ
وْااللہَ کہ  کا تعلق محبت الہی کے ساتھ ہے جیسا  وَابْتَغ

ُّ
ق
َ  
و فیِْ سَبِیْلِہٖ    کے ساتھ ہے پھرالٰہ  خوفِ  تعلق  کا  اِت جس وقت انسان صحیح  جَاہِدُّ

دل میں کی بڑی ہی قدر اور عزت انسان کے    کاملہ حسنہ کا کامل عرفان حاصل کر لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ  س کی صفاتِ اُس کی ذات اور  اُمعنی میں اپنے رب کو پہچاننے لگتا ہے اور  

۔  تی ہے  آس کی جلال کچھ اس طرح سے دل میں بیٹھ جاتا ہے کہ دنیا کی ہر چیز اس کے مقابلہ میں کچھ بھی نہیں رہتی وہ ہیچ نظر  اُس کی عزت اور عظمت اور  اُ  ۔پیدا ہوتی ہے

 محبت اور خوف سے جداگانہ ہے اور   قدردانی کا یہ جذب 
ں َّ
 سمجھتا ہوں اور مجھے یقین ہے کہ تجربہ رکھنے والے اس پر گواہی دیں گے کہ یہ خوف اور محبت کے جذبہ سے بلند  مَ

بات سے رہ نہیں   اِسس کی معرفت تمہیں حاصل ہو گئی تو پھر تم  اُکو پہچاننے لگے اور    کہ خوف اور محبت کے بعد جب تم واقع میں اللہ تعالیٰ   نے فرمایا  پس اللہ تعالیٰ  ۔تر ہے

  ، مال کی قربانی ہے  ۔راہ پر گامزن رہنا یہ مجاہدہ ہے   اِسس کے راستہ میں جہاد کرو یعنی وہ راہ جب مل گئی تو دنیا کی ہر تکلیف برداشت کرتے ہوئے ہر قربانی دے کر  اُسکتے کہ  

وْا  عزتوں کی قربانی ہے اور اولاد کی قربانی ہے ہر قسم کی قربانی ہے جس کا مطالبہ ،اوقات کی قربانی ہے  ،جان کی قربانی ہے  ،نفس کی قربانی ہے جب ۔ ہم سے کرتا ہے  جَاہِدُّ

بخل تو ایسے دل اور ایسے دماغ میں داخل ہو نہیں سکتا وہ تو یہ کہے گا کہ ہر چیز خدا کی راہ میں قربان ہے اور یہ   ۔کا مقام انسان نے پہچان لیا تو وہ کہاں بخل کرے گا  اللہ تعالیٰ

 نے انسان پر ڈالی ہے ۔  لیٰتیسری ذمہ داری ہے جو خدا تعا



 
4 

 آ اس  پس
ر
ائیوں کو چھوڑ دے پھر خدا کی محبت پیدا ہو اور انسان نیکی کی ہر راہ پر گامزان ہونے کے لیے تیار  بُرل خدا کا خوف پیدا ہو اور انسان تمام یت میں بتایا گیا ہے کہ او

و فیِْ  جائے   س کی راہ میں ہر چیز قربان کرنے کے لیے تیار ہواُس کے دل کو اپنے قبضہ میں لے لے اور  اُس کا جلال  اُس کی عظمت اور اُ کی قدر اور  ہو جائے اور خدا تعالیٰ جَاہِدُّ

نَ۔ ۔ کے مطابق اپنی زندگیوں کو ڈھالو اِساور  سَبِیْلِہٖ 
ْ
مِی
َ
عٰل
ْ
ِ ال
مْتُّ لرِبَ 

َ
سْل

َ
 ا

وْنَ  گے  جب یہ تینوں مطالبے تم پورے کروپھر  لِحُّ
ْ
ف
ُّ
مْ ت

ُّ
ک
َ  
عَل
َ
کرو لیکن    یاگر تم ایمان کا دعوٰ  ۔ کو حاصل کرو گے جو تمہارے ایمان کی غرض ہے  حِ دارین  تب ہی تم اس فلا ل

دنیا دار    ۔تمہارے جیسا بدبخت اور بدقسمت پھر کوئی نہیں ہوگا کہ جس کے ہاتھ میں نہ دنیا رہی نہ دین رہا  ۔دارین حاصل نہیں کر سکتے  ان مطالبات کو پورا نہ کرو تو تم فلاحِ 

   اِسدین کی وجہ سے   
ٰ
 نے بھی انہیں  سے پیچھے ہٹ گئے اور ناراض ہو گئے اور خدا کے سامنے اس کے اعمال پیش کیے گئے تو ان میں ہزار کیڑے دنیا کے نکلے اور خدا تعال

 ر
ر
 ۔ “  کر دیاد

 ( 154-159صفحہ م  خطبات ناصر جلد دو  ) 

 فرماتے ہیں ۔ 
ؒ
 پھر ایک اور موقع پر آپ

اور  آقر” اور  اُن کریم نے کامیابیوں کے حصول کے لیے معتدد جگہ مختلف پہلوؤں سے صداقت و ہدایت کی راہوں کی نشاندہی کی ہے  ن کی  اُن راہوں کو روشن کیا ہے 

اور   ِ   ۔ن کی برکتوں کی طرف انسان کو متوجہ کیا ہےاُطرف انسان کی رہنمائی کی ہے   یت  آس وقت جو مختصر سی  ا
ں َّ
حسین    سلسلہ میں ایک  اسِمیں    اسِپڑھی ہے   نے  مَ

 ۔مضمون بھی بیان ہوا ہے  
ں َّ
فرماتا ہے کہ    اللہ تعالیٰ  ۔ہیں اور ہر وطن اس کے حسن کو دوبالا کرنے والا ہے  ن  ن کریم کے بہت سے بطوآ اس لیے بھی کہتا ہوں کہ قرمَ

کا غضب اور قہر    کو پسند نہیں اور ان بد عقائد اور بد اعمال سے بچتے ہو جن پر اللہ تعالیٰ  اللہ تعالیٰتمہاری حقیقی کامیابی اس بات میں ہے کہ تم ان راہوں سے پرہیز کرتے ہو جو 

سے اپنی کامیابی کا ذریعہ بنا لو  تو  اُسے اپنی ڈھال بنا لو اور  اُاپنی حفاظت کے لیے  ۔جاؤ  آس کی پناہ میں  اُسے پسند ہو اور  اُکے حضور وہ چیز پیش کرو جو    خدا تعالیٰ۔ نازل ہوتا ہے  

تے   فلاح کے معنی عربی میں عظیم کامیابی کے ہو  ۔بھی نہیں کیا جا سکتا  رتب تم کامیاب ہو گے اور ایک ایسی کامیابی تمہیں حاصل ہوگی جس سے بڑھ کر کسی کامیابی کا تصو

ہَ      ہیں۔
ٰ 
الل وا 

ُّ
ق
َ  
ات وا 

ُّ
ذِینَۡ اٰمَن

َ  
ال ہَا 

ُّ ی 
َ
ا وا  لو    کو اپنی پناہ بنا لو اور اس کو اپنی ڈھال بنا  ناکامیوں سے بچنے میں اپنی حفاظت کے لیے خدا تعالیٰ !اے ایمان کا دعوی کرنے والو  یٰۤ

ُّ
وَابْتَغ

 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
یْہِ ال

َ
س کے قرب کی راہیں متعین  اُکسی کی ڈھال نہیں بن سکتا بلکہ  زبانی دعووں سے تو اللہ تعالیٰ ۔س کے قرب کی راہوں کو تلاش کرواُاس طرح بناؤ کہ  ڈھال اور    اِل

 س کی رضا کا مقام ہے۔ اُس کے قرب کا مقام اور اُمقام تک پہنچا دیتا ہے جو  سانسان کو اُ ن راہوں پر چل کر اللہ تعالیٰاِ ن متعین راستوں کو اختیار کر کے اِ ہیں اور 

  
ٌ
ۃ
َ
وہ     کے    وَسِیْل اور     ۔کرتے ہیں   کو نمایاں  اسِ  ظاہر کرتے اور  مضمون کو    اِسلیے تین طریقے بیان کیے گئے ہیں 

ٌ
ۃ
َ
کے قرب کو حاصل کرنا   معنی ہیں خدا تعالیٰ   کے  وَسِیْل

را   کے  اسِاور    ہ  لیے جو 
ِ
اور تیسرے ہے مکارم اور دوسرے عبادت ہے  وہ ایک تو علم و معرفت ہے  جیسا کہ دوسری جگہ بتایا ہے   ۔شریعت کو اختیار کرنا  اور جو ذریعہ ہے 

اُننا  کی ذات کو پہچا   ومعرفت خدا تعالیٰ.علم اور پھر    ساور  ن کو پورا کرنے کے لیے  اِ کے نتیجہ میں جو تقاضے پیدا ہوتے ہیں    اِسکی صفات کا عرفان رکھنا بہت ضروری ہے 

 ی ہے ۔  عبادت اور مکارم کے لباس میں خود کو ملبوس کرنے کی کوشش کرنا ضرور

 
َ
ۃ
َ
وسَِیْل

ْ
یْہِ ال

َ
اِل وا 

ُّ
معرفت کا حاصل ہونا دوسرے  ،ایک تو صحیح روحانی علم کا حاصل ہونا    ۔قرب اور وسیلہ کے حصول کے لیے جو راستہ اور سبیل ہے وہ تین قسم کی ہے     وَابْتَغ

اسلامیہ کے مکارم کو اختیار کرتے ہوئے اپنی روح اور اپنے ذہن اور اپنے عمل اور اپنے    حقّہ  کے بتائے ہوئے طریق پر اس کی عبادت کرنا اور تیسرے شریعتِ  خدا تعالیٰ

 سے اپنی حفاظت میں لے لیتا ہے ۔ اُانسان کی ڈھال بن جاتا ہے اور   ان تینوں چیزوں کے نتیجہ میں اللہ تعالیٰ۔ عقیدہ میں حسن پیدا کرنے کی کوشش کرنا 

س  لیے   اِس  ۔س نے خدا کو پہچانا ہی نہیںاُکی ذات اور صفات کی معرفت نہ ہو تو    اگر انسان کو خدا تعالیٰ
ُّ
ِ   ۔کے قرب کی راہوں کی تلاش وہ صحیح معنی میں کر ہی نہیں سکتاا سی  ا

س کی وحدانیت کی معرفت  اُکی پرستش کرتے ہیں اور   نہ  یگ   وکر رہے ہوں گے کہ وہ خدائے واحد  ئیں گے جو زبان سے تو یہ دعویٰ آپ کو دنیا میں ایسے لوگ بھی نظر آلیے  

 ارباب سمجھنے لگ رکھنے والے ہیں لیکن وہی لوگ جب مقبروں میں جاتے ہیں تو قبروں کو سجدہ کرنے لگ جاتے ہیں اور جب اپنے بزرگوں کے پاس جاتے ہیں تو انہیں

بھی  ن کا طواف ہے اور زبان سے یہ دعویٰ د اُاپنے سینوں میں انہوں نے سجائے ہوتے ہیں اور ہزار بت کے گرِ بتہزار  ۔ ن کی پرستش شروع کر دیتے ہیں اُجاتے ہیں اور 

 آتایہ تضاد ہمیں اس لیے نظر  ۔  ہے کہ ہم خدائے واحد و یگنہ کی پرستش کرنے والے ہیں  
ٰ
 کی وحدانیت کی معرفت حاصل نہیں اور   ہے کہ بنیادی طور پر انہیں خدا تعال

 
ٰ
 اُ ،  کی وحدانیت کا چونکہ انہیں خدا تعال

ٰ
س  اُس کا علم جن باتوں کا تقاضا کرتا ہے وہ اُ کی وحدانیت کی معرفت اور س کے احد ہونے کا عرفان ہی حاصل نہیں اس لیے خدا تعال



 
5 

 کو پورا نہیں کرتے اور پورا کر ہی نہیں سکتے کیونکہ انہیں علم ہی نہیں کہ خدائے واحد و یگنہ کی معرفت کے بعد انسان پر کیا ذمہ دا 
ر
ہے نیز   ریاں عائد ہوتی ہیں ۔خدا تعالی رب

  ۔ ن سے تعلق رکھنے والی ہیں اُان میں سے بعض بنیادی ہیں اور بعض    ۔ن کریم نے دوسری بہت ساری صفات بیان کی ہیں جن کا تعلق انسان کی زندگی کے ساتھ ہےآقر

   ۔کے ساتھ ہی یہ کہا کہ میرے صفات کا مظہر بننے کی کوشش کرو اور میری صفات کا رنگ اپنے اوپر چڑھاؤ  اِس
ر
س اُسے  اُکی ربوبیت کا علم ہی نہیں رکھتا    اب اگر انسان رب

یہ واضح بات ہے کہ کوئی گہری اور دقیق بات    ۔رنگ کو کیسے چڑھائے گا  اِسنہیں تو اپنی ذات پر اور اپنی صفات پر وہ    س رنگ کو وہ پہچانتا ہیاُ  ،کی معرفت ہی حاصل نہیں

  اب ربوبیت ر  ۔س رنگ کو اپنے نفس کے اوپر چڑھایا ہی نہیں جا سکتااُنہیں ہے کہ جب تک رنگ کی پہچان نہیں  
ر
العالمین کا تقاضا یہ ہے کہ جہاں تک انسان کی طاقت ہو ب

   ۔وہ ہر مخلوق کی نشونما کے سامان پیدا کرنے کی کوشش کرے
ٰ
 جہاں تک کہ انسان کا تعلق ہے اللہ تعال

ر
ہونے کی حیثیت سے اگر کسی چیز کو پیدا کیا تو اس کو اور    نے تو رب

 اُاور      طاقتیں بھی دیں
ر
اور علم رکھتا ہے وہ تو یہی رنگ اپنے پر چڑھائے گا اور وہ کسی شخص کو    العالمین کی معرفت    ن کی نشونما کے سامان بھی پیدا کیے بس جو شخص صفت رب

س کے مطابق عمل نہیں کر سکتا اور یہ بنیادی حکم  اُس کی معرفت ہی حاصل نہیں وہ اُسے صفت کا علم ہی نہیں رکھتا اُ ساس کے حق سے محروم نہیں کرے گا لیکن جو شخص اُ

 س کے مطابق عمل نہیں کر سکتا ۔ اُ س کے مطابق دنیا سے یعنی اپنے بھائی بندوں سے اور دوسری مخلوق سے سلوک کرو وہ اُکہ میری صفات کا رنگ اپنے اوپر چڑھاؤ اور 

لیٰ کے پیار کو خدا کے فضل سے  پس خدا تعالیٰ کو اپنی حفاظت کے لیے ڈھال بنانے ،خدا تعالیٰ کے قرب کی راہوں کو حاصل کرنے کے لیے اس کی پناہ میں آجانے اور خدا تعا

یْہِ حاصل کرنے کے لیے جو ذریعہ ہے اس کے متعلق خدا تعالیٰ نے فرمایا  
َ
وْا اِل

ُّ
    وَابتَْغ

َ
ۃ
َ
وَ سِیْل

ْ
  ال

ں َّ
کہ اس وسیلہ کو تلاش کرو جو خدا تعالیٰ نے تمہارے سامنے رکھا ہے اور مَ

بوں کے نتائج سے غفلت برت  نے بتایا ہے کہ وہ تین باتیں ہیں ۔ ان میں سے پہلی بات علم اور معرفت اور عرفان حاصل کرتا ہے اور پہلوں کے مشاہدات اور انِ کے تجر

اور  .…… کرتا اور ایک اس کا اپنا مشاہدہ ہے وہ بھی علم کا ذریعہ بنتا ہے  کر خود کو نقصان پہنچانے کی کوشش نہیں اگر یہ پہلو یعنی خدا تعالیٰ کی ذات اور صفات کے متعلق علم 

وْا  معرفت رکھنا جو کہ پہلا پہلو اور بنیادی چیز ہے اگر یہ نہ ہو گا تو 
ُّ
ق
َ  
ت کے لیے اور اپنی جنتوں کے حصول کے لیے اُس کے  کا جو حکم ہے کہ خدا کی پناہ میں آجاؤ اور اپنی ترقی اِت

علم کے نتیجہ میں پھر آگے دو چیزیں پیدا ہوتی ہیں ایک عبادت ہے خدا تعالیٰ کے حضور انسان کا سر جھک جاتا ہے اس کو ہم    اِس قرب کو حاصل کرو یہ حکم پورا نہیں ہو سکتا ۔  

 حقوق اللہ کی ادائیگی کہتے ہیں اور دوسرے مکارم شریعت پر عمل کرنا ہے ۔ 

   ضالغر
ٌ
ۃ
َ
ِ   ۔ کے حصول کے لیے تین باتیں بتائی گئی ہیں کے لیے یعنی قرب الٰہ   وَسِیْل س کی صفات کی معرفت اور عرفان  اُاور    ن میں سے پہلی بات علم ہے یعنی خدا تعالیٰا

 اُاور ان صفات کے جلووں پر غور کرنا جو  
ٰ
اور جو خدا تعال س  اِ س کے نیک بندے  اُ اپنے اس تعلق میں ظاہر کرتا ہے جو  س نے انسان کے سامنے اپنے کلام میں ظاہر کیے 

 اُنبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی ہے   سےحاصل کر سکتے ہیں مثلاً
ٰ
  ، کتنا پیار کرنے والا س پر غور کرنے سے ہمیں پتہ لگتا ہے کہ خدا تعال

ٰ
 کس رنگ میں ربوبیت  خدا تعال

 
ٰ
اور خدا تعال تو القیاس اور اس معرفت اور عرفان کا نتیجہ یہ ہے کہ ایک    ہذا  اعلی  ۔ کس طرح اپنی رحمانیت کے جلوے انسان پر ظاہر کرنے والا ہےکا مظاہرہ کرنے والا 

پس کے تعلقات میں آانسان کے    عس کے پورے حقوق کے ساتھ ادا کرتے ہیں اور دوسرے بنی نواُحقوق اللہ کی ادائیگی کی طرف ہمیں توجہ ہوتی ہے اور ہم عبادت کو  

جس سلوک کا حکم   ۔سلوک کے کرنے کی طرف ہمیں توجہ ہوتی ہے حسنِ شریعت محمدیہ اور شریعت حقہ اسلامیہ کے مکارم کو اپنانے اور خدا کے پیدا کردہ انسان کے ساتھ 

    آتا ہے ۔پسللہ علیہ وسلم کے اسوہ اور ارشادات میں ہمیں نظر  ن کریم کی شریعت اور محمد رسول اللہ صلی اآقر
ٌ
ۃ
َ
کے قرب کو حاصل کرنے کی جو راہ    یعنی خدا تعالیٰ    وَسِیْل

 ،ہے اس کے تین طریقے بتائے گئے ہیں  
ٰ
ایک علم ہے یعنی معرفت اور عرفان دوسرے اس کا  ۔ کے قرب تک لے جانے والی ہیں تین راہوں کی تعین کی گئی ہے جو خدا تعال

 
ِ
کی دوسری مخلوق کے ساتھ وہ برتاؤ ہے جیسا    شریعت کے مطابق انسان کے ساتھ حسن سلوک اور خدا تعالیٰ  تقاضا عبادت اور حقوق اللہ کی ادائیگی ہے اور تیسرے مکارم

 
ٰ
  ۔تا ہےآسوہ اور ارشادات میں ہمیں نظر ا نے ہمیں کہا ہے کہ ہونا چاہیے اور جو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے برتاؤ کہ خدا تعال

 وَ   یہ تین باتیں جو
ٌ
ۃ
َ
 آکے اندر    سِیْل

ٰ
س کی راہ میں روک بن کر  اُ کا قرب حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے تو یہ  تی ہیں اس کے تین دشمن ہیں اور جس وقت انسان خدا تعال

کی  یا ایک ایسی شریعت لے کر جس نے خدا تعالیٰآجب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جیسا عظیم رسول ایک کامل اور مکمل شریعت لے کر دنیا کی طرف  ۔کھڑے ہو جاتے ہیں 

مکہ نے اپنی میانوں سے تلواریں   ؤسائے س کے بعد یہ نہیں ہوا کہ کوئی مقابلے میں کھڑا نہیں ہوا بلکہ اس کے بعد یہ ہوا کہ راُکر دیا اور ان کی تکمیل کر دی تو  تمام نعمتوں کا ا

  ،کے اس سلسلہ کو  نکال لیں وہ یہ سمجھے کہ شاید تلوار کے ساتھ ہم خدا تعالیٰ
ٰ
کی کامل اور مکمل شریعت کو اور اس کامل اور مکمل شریعت کے    خدا تعالیٰ ، کے اسلام کوخدا تعال

نہوں نے تلواریں نکال لیں لیکن اسلام کو ناکام کرنے کے لیے صرف  نہوں نے یہ سمجھا اور اُاُ   ۔لانے والے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ناکام اور نامراد کر دیں گے

  ،ں سے نہیں نکلیںظاہری دشمن کی مادی طاقت کا مظاہرہ ہی تو نہیں ہوا صرف تلواریں ہی میانو 
ر
 نہیں چڑھائے گئے اور ان میں تیر نہیں رکھے گئے صرف کمانوں پر چل



 
6 

واَّ صرف نیزوں کی  ، ںر

 

نہوں نے منصوبہ بنایا تھا بلکہ اس ظاہری  صرف گھوڑوں کی پرورش نہیں کی گئی جن پر سوار ہو کر مسلمانوں کے قتل کرنے کا اُ،ں کو تیز نہیں کیا گیا  ن

شیطان اپنا کام کافر کے ذریعے بھی کرتا ہے اور شیطان اپنا کام  ۔ مذہب کی اصطلاح میں اس کو شیطان کہتے ہیں  ۔گیا  آدشمن کے ساتھ ساتھ ایک مخفی دشمن بھی مقابلہ پر  

وہ ان کو اپنی جگہ سے ہلا کر اور معنی بدل کر دنیا کے سامنے پیش کرتا اور انسان   ۔وہ دلوں میں وسوسے ڈالتا ہے وہ جھوٹی افواہیں پھیلاتا ہے۔منافق کے ذریعے بھی کرتا ہے  

والوں کا تیسرا دشمن ہے    پروئے جانے  کے قائم کردہ سلسلہ میں   انسان کے اندر بشری کمزوریاں ہیں یہ صداقت کا اور خدا تعالیٰ  کے دل میں غلط فہمیاں پیدا کرتا ہے اور پھر

و فیِْ سَبِیْلِہٖ   کہ یہ ہر شخص کا اپنا نفس ہے اسی واسطے قران کریم نے کہا ۔جو کھڑا ہوتا ہے  امام راغب رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ اس جہاد اور مجاہدہ میں تینوں دشمنوں کا    جَاہِدُّ

شیطانی وساوس کا بھی اور اپنے نفس کی کمزوریوں کا بھی جو کہ شہوات دنیا کی طرف مائل ہو جاتا اور دنیا کے لالچ کی طرف پھسلتا اور    ،ظاہر دشمن کا بھی  ۔جاتا ہےآمقابلہ  

 ۔  تباہی کے سامان پیدا کرتا ہے 

ن کریم نے اسے بیان کیا وہاں اس کے مقابلہ میں تین دشمن بھی ہیں ایک نے کہا کہ سر آکی ذات اور صفات کا عرفان حاصل کرنا ضروری ہے اور قر  بس جہاں خدا تعالیٰ

  چُھپچنانچہ مکی زندگی میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ایک لمبا عرصہ چُھپ۔پھوڑ دیں گے تمہارا اگر تم نے نمازیں پڑھیں  
ٰ
وہ   کر خدا تعال  کی عبادت کرتے رہےاور 

ایسا علم جس کے اندر احسان کی بڑی زبردست طاقتیں ہیں اس کے متعلق ظاہری دشمن نے بھی یہ اعلان کیا کہ یہ تو کوئی چیز  ،اتنا حسین علم    ،معرفت اور علم اتنا عظیم علم

دھار مادی چیزوں کو کاٹا کرتی ہے اور    تلوار کی  ۔ان کے خیال میں یہ روحانی علم ایسا تھا کہ جسے تلوار کی دھار کاٹ سکتی تھی   ۔نہیں ہے اور اس کی طاقت کوئی طاقت نہیں ہے

وہ علم تو    ۔ نہیں کاٹا کرتی نیزہ کی انّیجو روحانی قوتیں اور طاقتیں ہیں انہیں تلوار کی دھار اور انہیں تیر خواہ وہ کس قدر طاقتور کمان سے ہی کیوں نہ چھوڑے جائیں اور انہیں

وہ ان کی    عم  اپنی جگہ قائم رہنے والی روحانی طاقت ہے لیکن انہوں نے اپنے ز  میں یہی خیال کیا تھا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے والے چند ایک ہیں شاید 

 
ٰ
مادی سامان  نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اس ظاہری دشمن کا بھی مقابلہ کرنا ہے جب وہ ظاہری اور  ۔ کے سلسلہ کو ختم کر دیں گے  گردنیں اڑا کر خدا تعال

ن کی طاقت کے مقابلہ  ئے تو تمہیں ظاہری اور مادی سامان لے کر اس کے مقابلہ میں جانا چاہیے خواہ اس کے مقابلہ کے لیے تمہارے پاس ظاہری اور مادی سامان اآلے کر 

ئے کہ خدا تمہیں کہتا ہے کہ ان مادی سامانوں کا میں سے ایک بھی نہ ہو کیا ہزار میں سے ایک بھی نہ ہوں یا لاکھ میں سے ایک بھی نہ ہوں لیکن اگر تمہیں کہا جا  100میں  

  تی ہے اس کو ناکام کرنے کے لیے خدا تعالیٰآیہ ظاہری مادی طاقت جو بعض ہر بھرے انسانوں کے ہاتھ میں ہمیں نظر    ۔مقابلہ مادی سامانوں سے کرو تو تم ان کا مقابلہ کرو

سَبِیْلِہٖ ہے کہ    غرض پہلے مفسرین نے بھی کہا ۔   ہیں اور یہی چیز ہے جو مومن مسلم انسان کی طاقت کو ثابت کرتی ہے  نے غیر مادی روحانی طاقتیں بھی پیدا کی  فیِْ  وا    جَاہِدُّ

ۃ والسلام نے بھی تینوں کی طرف اشارہ کیا ہے اور پہلوں سے بہت زیادہ تفصیل کے ساتھ اور بہت زیادہ  تا ہے اور حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰآمیں تینوں دشمنوں کا ذکر  

 حسن کے ساتھ اور بہت زیادہ موثر طریقے پر اور بہت زیادہ قائل کرنے والے بیان کے ساتھ دنیا کو بتایا ہے۔ 

وْا   تا اور خدا کے دین کو کمزور کرنے کی  آشیطان چھپی ہوئی راہوں سے  ۔ تا ہے وہ ہے شیطانی کوششوں کا مقابلہ  آجس دوسرے مخالف سے مقابلہ کرنے کا ذکر  میں  جَاہِدُّ

سال میں    1400رہے ہیں لیکن پچھلے  آسال سے یہودی اور عیسائی اسلام کے خلاف وساوس پیدا کرنے کی انتہائی کوشش کرتے چلے    1400پچھلے    کوشش کرتا ہے مثلاً

 آاسلام میں ترقی اور تناظر اتار چڑھاؤ تو نظر  
ٰ
روشنی    ۔لاکھوں محبوب بندوں نے اسلام کی شمع کو روشن نہیں رکھا کے      تا ہے لیکن کوئی زمانہ ایسا نہیں ہوا کہ جس میں خدا تعال

پیدا ہوتے رہے  ر ملک ملک ایسے لوگ  کبھی تیز تھی اور کبھی کم اس سے تو انکار نہیں کیا جا سکتا لیکن اس حقیقت کو بھی تسلیم کرنا پڑے گا کہ قریہ قریہ اور گاؤں گاؤں او

 آمنیر کی حیثیت سے دنیا کی طرف مبعوث ہو کر    جنہوں نے اسلام کی شمع کو بجھنے نہیں دیا یہاں تک کہ پھر مہدی علیہ السلام بدرِ 
ٰ
 کے اس بندے اور  گئے اور اب خدا تعال

 سے لی  محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم
 
ہوئی  کے اس فرزند کے ذریعہ سورج) صلی اللہ علیہ وسلم ( سے اخذ کی ہوئی روشنی محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طفیل اور آپ

وشنی ان جگہوں پر پہنچ گئی جن کے  روشنی ، ساری دنیا میں پھیلانے کا کام شروع ہو چکا ہے اور یہ ہر شخص کو نظر آرہا ہے عیسائیوں کو بھی اب نظر آرہا ہے کہ اسلام کی ر

کر دے  نہیں تھا کہ اسلام کبھی ان کے اندھیروں کو چیرتا ہواا اپنی روشنی کی شعاعوں کے ساتھ ان اندھیروں کے بعض مقامات کو منور کرنا شروع  متعلق ان کو خیال بھی  

سَبِیْلِہٖ ۔ بہر حال  گا فیِْ  وْا  اپنا ہی   جَاہِدُّ کا  کا اپنا ہی نفس اس  اور اعتراضات کا مقابلہ بھی انتہائی کوشش کے ساتھ کرو ۔پھر انسان    میں یہ حکم بھی ہے کہ شیطانی وساوس 

نے والا نہیں یعنی خدا تعالیٰ کی ذات  فا کرشیطان بن جاتا ہے اور دنیا کی طرف مائل ہو جاتا ہے اور دنیا جو کسی سے وفا نہیں کرتی۔  اُس کی خاطر وہ اسُ کو جس سے بڑھ  کرکوئی و

 ن کو نظر انداز نہیں کرنا چاہیے۔“ ، اُس کو وہ چھوڑ دیتا ہے ۔ خدا تعالیٰ نے اپنے کلام میں اُس دشمن کا مقابلہ کرنے کے لیے بھی ہمیں ہدایتیں دی ہیں جنہیں ایک مسلما

 ( 444-451) خطبات ناصر جلد ششم صفحہ 

 ) کمپوزڈ: مسز عائشہ چوہدری ۔ جرمنی(  

 ضضضض 


