
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں فرماتا ہے۔ 

رُ 
ْ
بِی

َ
خ
ْ
طِیْفُ ال

َ  
بْصَارَ وَھُوَ الل

َ
ا
ْ
 ال
ُ
 بْصَارُ وَھُوَ یدُْرکِ

َ
ا
ْ
ہُ ال

ُ
دْرِک

ُ
   (104: الانعام)  لاَ ت

 ۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی ذات ایسی ہے کہ نظریں اس تک نہیں پہنچ سکتیں بلکہ وہ نظروں تک پہنچتا ہے اور وہ لطیف اور خبردار ہے

ہ  لگاتے  دل  کیوں  سے  غیروں  ہے  دیکھتا   وہ 

نہیں  کیا  وہ  میں  اُس  ہ  پاتے  میں  بتوں  کچھ   جو 

روشن  وہ  پائی  نہ  کے  کر  غور  پہ   سورج 

نہیں  سا  یار  اُس  تو  دیکھا  بھی  کو  چاند   جب 

 

س وقت کی اِ سے کیونکر مان لیں۔ چونکہ  اُہم بغیر دیکھے     دور میں دہریہ لوگ یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ اگر خدا موجود ہے تو ہمیں دکھاؤ۔ کے  موجودہ سائنس    معزز سامعین! 

 منکر ہرہے ہیں اور ان کی ہا نے اکثر نوجوانوں کے دلوں میں اس پاک ذات کے نقش کو مٹا دیا ہے اور کالجوں کے سینکڑوں طالب علم اور بیرسٹر وغیرہ وجودِ باری کے

 کرتے لیکن فی الحقیقت اپنے دلوں میں وہ خدا پر کچھ یقین نہیں  تعداد روز افزوں ہے اور ہزاروں آدمی ایسے پائے جاتے ہیں جو بظاہر قوم و ملک کے خوف سے اظہار تو نہیں

ح الموعود ر

صل
م
ل

ل لیکن عام فہم انداز میں اللہ تعالیٰ کی ہستی کے ثبوت میں دس موثٔر دلائل بیان     ضی اللہ عنہ نے   رکھتے۔ حضرت خلیفۃ المسیح الثانی ا
لّ
قرآنِ کریم سے انتہائی مد

 میں چار دلائل پیش کروں گا۔    ۔ جن کو دو تقاریر کی صورت میں آپ سامعین کے سامنے پیش کر رہا ہں۔ آج پہلی قسطفرمائے

 دہریوں کا پہلا سوال یہ ہے کہ اگر خدا ہمیں دکھا دو تو ہم مان لیتے ہیں۔حضورؓ فرماتے ہیں کہ  

ہے۔ کسی چیز کو دیکھ کر، کسی کو    مجھے اس سوال کے سننے کا کئی بار موقع ملا ہے لیکن ہمیشہ اس کے سننے سے حیرت ہتی ہے۔ انسان مختلف چیزوں کو مختلف حواس سے پہچانتا

 نے یا چکھنے سے نہیں پھر اگر کوئی شخص کہے کہ چھو کر، کسی کو سونگھ کر، کسی کو سن کر، کسی کو چکھ کر، رنگ کا علم دیکھنے سے ہسکتا ہے، سونگھنے یا چھو
ی َ
 تو رنگ کو تب مانوں م

ِ   ؟۔تو کیا وہ شخص بیوقوف ہے یا نہیں ؤ گا کہ اگر مجھے اس کی آواز سنوا پھر   ؤ؟۔سی طرح آواز کا علم سننے سے ہتا ہے لیکن اگر کوئی شخص کہے کہ مجھے فلاں شخص کی آواز دکھاا

 
ی َ
 گلاب کی خوشبو کہ وہ بولتا ہے تو کیا ایسا شخص جاہل ہگا یا نہیں۔ ایسا ہی خوشبو سونگھ کر معلوم ہتی ہے لیکن اگر کوئی شخص طلب کرے کہ اگر تم مجھے دیکھ کر مانوں گا  م

 چکھا دو تو تب  
ی َ
اگر کوئی سونگھ کر    مانوں گا تو کیا ایسے شخص کو دانا کہہ سکیں گے۔ اس کے خلاف چکھ کر معلوم کرنے والی چیزوں یعنی ترشی، شیرینی، کڑواہٹ، نمکینی کوم

س طرح تو  اِ سے نہ مانیں۔ ورنہ  اُسے تو ہم مان لیں اور جو چیز سامنے نظر نہ آئے  اُمعلوم کرنا چاہے تو کبھی نہیں کر سکتا۔ پس یہ کوئی ضروری نہیں کہ جو چیز سامنے نظر آئے  

ُ گلاب کی خوشبو، لیموں کی   ُ

 

 ت

م

رُّ)مشہور کڑوی دوا( کی کڑواہٹ، لوہے کی سختی، آواز کی خوبی سب کا انکار کرنا پڑشی، شہد کی مٹھاس، 
صب 

گا کیونکہ یہ چیزیں تو نظر نہیں  ے  

 
 986۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

  باری تعالیٰ پر دس دلائلوجودِ 

 (حضرت خلیفۃ المسیح الثانی رضی اللہ عنہ)از 

 (1)قسط نمبر 

 

باری تعالیٰوجودِ  بتتقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

تب ہم مانیں گے۔ کیا یہ معترض گلاب کی خوشبو کو دیکھ کر   ؤآتیں بلکہ سونگھنے، چکھنے، چھونے اور سننے سے معلوم ہتی ہیں پس یہ اعتراض کیسا غلط ہے کہ خدا کو ہمیں دکھا

 پھر کیا وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے متعلق یہ شرط پیش کی جاتی ہے کہ دکھا دو تب مانیں گے۔  سونگھ کرمانتے ہیں یا شہد کی شیرینی کو

یُاں پھیپھڑے اور  اُعلاوہ ازیں انسان کے وجود میں خود ایسی چیزیں موجود ہیں کہ جن کو بغیر دیکھے کے یہ مانتا ہے اور  

ٹ
  

سے ماننا پڑتا ہے۔ کیا سب انسان اپنے دل جگر دماغ ان

 سی وقت مر جائے اور دیکھنے کی نوبت ہی نہ آئے۔اُتلی کو دیکھ کر مانتے ہیں یا بغیر دیکھے کے۔ اگر ان چیزوں کو اس کے دکھانے کے لئے نکالا جاوے تو انسان 

 یہ مثالیں تو  
ی َ
  نے اس بات کی دی ہیں کہ سب چیزیں صرف دیکھنے سے ہی معلوم نہیں ہتیں بلکہ پانچ مختلف حواس سے ان کا علم ہتا ہے۔ اب  م

ی َ
 بتاتا ہں کہ بہت  م

ور ہے۔ مثلاً عقل یا حافظہ یا ذہن ایسی چیزیں ہیں کہ جن  اَ سی چیزیں ایسی ہیں کہ جن کا علم بلاواسطہ ان پانچوں حواس سے بھی نہیں ہتا بلکہ ان کے معلوم کرنے کا ذریعہ ہی 

کہ عقل کوئی چیز ہے یا حافظہ کا کوئی وجود ہے پھر قوت  کا انکار دنیا میں کوئی بھی نہیں کرتا۔ لیکن کیا کسی نے عقل کو دیکھا ہے یا سنا یا چکھا یا سونگھا یا چھوا ہے پھر کیونکر معلوم ہ

 یا چھوا یا چکھا ہے  میں تھوڑی بہت قوت موجود ہے کوئی کمزور ہ یا طاقتور مگر کچھ نہ کچھ طاقت ضرور رکھتا ہے مگر کیا قوت کو آج تک کسی نے دیکھا یا سنا  ہی کو لے لو ہر انسان

ہم نے اپنے حواس سے معلوم نہیں کیا بلکہ ان کے  پھر کیونکر معلوم ہا کہ قوت بھی کوئی چیز ہے اس بات کو ایک جاہل سے جاہل انسان بھی سمجھ سکتا ہے کہ ان چیزوں کو  

اور کوئی ایسی  ان کا پتہ لگایا ہے۔ مثلاً جب ہم نے دیکھا کہ انسان مختلف مشکلات میں گھر کر کچھ دیر غور کرتا ہے  وہ اپنی  اثرات کو معلوم کرکے   تدبیر نکالتا ہے جس سے 

 ہم نے دیکھا تو یقین کرلیا کہ کوئی چیز ایسی انسان میں موجود ہے جو ان موقعوں پر اس کے کام آتی ہے  مشکلات دور کرلیتا ہے۔ جب اس طرح مشکلات کو حل ہتے ہئے

کو دیکھ کر اس کا علم حاصل  اور اس چیز کا نام ہم نے عقل رکھا۔ پس عقل کو بلاواسطہ ہم نے پانچوں حواسوں میں سے کسی سے بھی دریافت نہیں کیا بلکہ اس کے کرشموں  

۔ اپنے سے کمزور چیزوں کو  طرح جب ہم نے انسان کو بڑے بڑے بوجھ اُٹھاتے دیکھا تو معلوم کیا کہ اس میں کچھ ایسا مادہ ہے جس کی وجہ سے یہ بوجھ اٹُھا سکتا ہےکیا۔ اسی

 قابو کرلیتا ہے اور اس کا نام قوت یا طاقت رکھ دیا۔ 

گے ان کے وجود انسانوں کی نظروں سے غائب ہی نظر آئیں گے اور ہمیشہ ان کے وجود کا پتہ ان کے اثر سے معلوم    ؤاس طرح جس قدر لطیف سے لطیف اشیاء کو لیتے جا

 ہگا نہ کہ خود انہیں دیکھ کر یا سونگھ کر یا چکھ اور چھو کر۔ 

سے نہیں مانیں  اُ دیکھے بغیر  پس اللہ تعالیٰ کی ذات جو الطف سے الطف ہے اس کا علم حاصل کرنے کے لئے ایسی ایسی قیدیں لگانی کس طرح جائز ہسکتی ہیں کہ آنکھوں کے

اس کا انکار کیا جا سکتا ہے۔ ایتھر کی تحقیقات نے   گے۔ کیا بجلی کو کہیں کسی نے دیکھا پھر کیا الیکٹریسٹی کی مدد سے جو تار خبریں پہنچتی ہیں یا مشینیں چلتی ہیں یا روشن کی جاتی ہے

ین اس کے دیکھنے، سننے، سونگھنے، چھونے یا چکھنے کا کوئی ذریعہ نکال سکے۔ لیکن اس کا وجود نہ مانیں فزیکل علوم کی دنیا میں تہلکہ مچا دیا ہے۔ لیکن کیا اب تک سائنس کے ماہر

تو ہم مانیں گے۔   ؤنہیں ہسکتی کہ سورج کی روشن دنیا تک پہنچتی کیونکر ہے۔ پس کیسا ظلم ہے کہ ان شواہد کے ہتے ہئے کہا جاتا ہے کہ خدا کودکھا  تو پھر یہ بات حل ہی

اپنی قدرتوں اور طاقتوں سے دنیا کے  اللہ تعالیٰ نظر تو آتا ہے لیکن انہیں آنکھوں سے جواس کے دیکھنے کے قابل ہیں۔ ہاں اگر کوئی اس کے دیکھنے کا خواہش مند ہ تو وہ  

کو نہایت ہی مختصر لیکن بے نظیر پیرایہ میں اللہ تعالیٰ نے یوں بیان فرمایا  سامنے ہے اور باوجود پوشیدہ ہنے کے سب سے زیادہ ظاہر ہے۔ قرآن شریف میں اس مضمون  

بْصَاہے کہ 
َ
ا
ْ
 ال

ُ
 بْصَارُ وَھُوَ یدُْرکِ

َ
ا
ْ
ہُ ال

ُ
دْرِک

ُ
رُ لاَ ت

ْ
بِی

َ
خ
ْ
طِیْفُ ال

َ  
:( یعنی اللہ تعالیٰ کی ذات ایسی ہے کہ نظریں اس تک نہیں پہنچ سکتیں بلکہ وہ نظروں تک  104)الانعام رَ وَھُوَ الل

ت کو دیکھ سکے کیونکہ وہ تو لطیف  پہنچتا ہے اور وہ لطیف اور خبردار ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے انسان کو اس طرف متوجہ کیا ہے کہ تیری نظر اس قابل نہیں کہ خدا کی ذا 

 خدا کی لطیف ذات تک ہے اور لطیف اشیاء تو نظر نہیں آتیں۔ جیسا کہ قوت ہے، عقل ہے، روح ہے، بجلی ہے، ایتھر ہے، یہ چیزیں کبھی کسی کو نظر نہیں آتیں پھرذات  

اور   س کی معرفت کے حاصل کرنے کا کیا طریق ہے۔ اس کا جواب دیا کہ  اُ  انسان کی نظریں کب پہنچ سکتی ہیں۔ ہاں پھر خدا کو لوگ کس طرح دیکھ سکتے ہیں 
ُ
یدُْرکِ وَھُوَ 

بْصَارَ 
َ
ا
ْ
اور باوجود اس کے کہ انسانی نظر کمزوری کی وجہ سے اس کی کنہ تک نہیں پہنچ سکتی وہ اپنی طاقت اورقو  ال ت کے اظہار سے وہ اپنی  یعنی خود وہ نظروں تک پہنچتا ہے 

وہ خود اور گو نظر انسانی اس کو دیکھنے سے قاصر ہے۔ مگر  اپنا وجود آپ انسان کو دکھاتا ہے  اور قدرتوں سے مختلف    صفات کاملہ کے جلوہ سے  اپنا وجود اپنی لاانتہاء قوتوں 

وں میں ظاہر کرتا ہے۔ کبھی قہری نشانوں سے، کبھی انبیاء کے ذریعہ سے، کبھی آثار رحمت سے اور کچھ قبولیت دعا سے۔

 

 پیرائ



 
3 

    چیز کو مانا ہی نہ جائے تو دنیا کی قریباً  اب اس بات کے ثابت کرچکنے کے بعد کہ اگر اللہ تعالیٰ کو ماننا اس بات پر منحصر کیا جائے کہ ہم اسے دکھا دیں اور سوائے دیکھنے کے کسی

  گا اور بعض فلاسفروں کے قول کے مطابق توے اشیاء کا انکار کرنا پڑ 5۔ 4
ُ
 اشیاء کا۔ کیونکہ ان کا مذہب ہے کہ دنیا میں کوئی چیز نظر نہیں آتی بلکہ صرف صفات ہی صفات  ک

 نظر آتی ہیں۔ 

 اب  حضورؓ فرماتے ہیں ۔  
ی َ
باری تعالیٰ کا پتہ لگتا ہے اور انسان کو یقین ہتا ہے کہ میرا خالق کوئی اَور    متوجہ ہتا ہں کہ وہ کون سے دلائل ہیں جن سے وجودِ   ف اس طر م

 ہے اور 
ی َ
  ہی اپنا خالق نہیں۔ م

ل:  
ّ
 دلیل او

ی َ
شریف سے ہی    روحانی کے حصول کے تمام ذرائع بیان فرمائے ہیں۔ ہستی باری کے کل دلائل قرآنِ   شریف نے کمالاتِ    اپنے عقیدہ کے ماتحت کہ قرآنِ م

وْفیِْقُ پیش کروں گا۔ 
َ  
ہِ الت

ّٰ 
 اس لئے   ۔ اور چونکہ سب سے پہلا علم جو انسان کو اس دنیا میں آکر ہتا ہے وہ کانوں سے ہتا ہے وَمِنَ الل

ی َ
 بھی سب سے پہلے سماعی دلیل ہی م

 لیتاہں۔ 

 اللہ تعالیٰ قرآن شریف میں ایک جگہ فرماتا ہے کہ  
َ و  رٌ 

ْ
ی
َ
 خ

ُ
خِرَۃ

ّٰ
ا
ْ
وَال یَا۔ 

ْ
ن
ُ  الد 

َ
وۃ حَیّٰ

ْ
ال ثِروُْنَ 

و ْ
ُ
ی۔بَلْ ت

ّٰ 
صَل

َ
ِہٖ ف

رَب  رَاسْمَ 
َ
ک
َ
ی ۔وَذ

ّٰ 
زَک
َ
ت حَ مَنْ 

َ
ل
ْ
ف
َ
دْا

َ
حُفِ ق

ُ فِی الص 
َ
ا ل

َ
ذ  ھّٰ

َ ی۔ اِن 
ّٰ
ق
ْ
ب
َ
ا

ی اِبْرَاھِیْمَ وَمُوسّْٰ ّٰی۔ صُحُفِ  وْل
ُ
ا
ْ
س نے اپنے رب کا زبان سے اقرار کیا اور پھر زبان سے ہی نہیں اُ( یعنی مظفر ومنصور ہگیا وہ شخص کہ جو پاک ہا اور  20-15:  الاعلیّٰ )ال

اور یہ بات  ہی اصل بہتربلکہ عملی طور پر عبادت کرکے اپنے اقرار کا ثبوت دیا لیکن تم لوگ تو دنیا کی زندگی کو اختیار کرتے ہ حالانکہ انجام کار کی بہتری   اور دیرپا ہے  ی 

س میں بھی یہ تعلیم  اُنے جو تعلیم دنیا کے سامنے پیش کی    اور موسؑ   شریف ہی پیش نہیں کرتا بلکہ سب پہلی کتابوں میں یہ دعویٰ موجود ہے چنانچہ ابراہیمؑ  صرف قرآنِ 

 موجود ہے۔ 

 ِ  اور پھراس کا سچا فرمانبردار بننے س آیت میں اللہ تعالیٰ نے مخالفینِ قرآن پر یہ حجت پیش کی ہے کہ اپنی نفسانی خواہشوں سے بچنے والے خدا کی ذات کا اقرار کرنے والےا

س تعلیم کی سچائی کا ثبوت یہ ہے کہ یہ بات پہلے مذاہب میں مشترک ہے۔ چنانچہ اس وقت کے بڑے مذاہب مسیحی، یہودی اِ والے ہمیشہ کامیاب اور مظفر ہتے ہیں اور  

شریف نے ہستی باری تعالیٰ کا ایک    ن کو تو تم مانتے ہ انہوں نے بھی یہ تعلیم دی ہے پس قرآنِ اِ کی مثال دیتا ہے کہ    اور موسؑ  مکہ پر حجت کے لئے حضرت ابراہیمؑ  اور کفارِ 

 مذاہب
ُ
ِ  اس پر متفق ہیں اور سب اقوام کا یہ مشترک مسئلہ ہے۔ چنانچہ جس قدر  بہت بڑا ثبوت یہ بھی دیا ہے کہ ک س دلیل پر غور کیا جائے نہایت صاف اور سچی معلوم ا

 ہتی ہے۔ حقیقت میں 
ُ
 جہان کو پیدا کیا۔ مختلف ممالک اور احوال کے تغیّرک

ُ
کی وجہ سے خیالات اور عقائد    مذاہب دنیا اس بات پر متفق ہیں کہ کوئی ہستی ہے جس نے ک

سا ن ہیں۔ گواس کی صفات کے متعلق
  ۔  ان میں اختلاف ہ میں بھی فرق پڑتا ہے۔ لیکن باوجود اس کے جس قدر تاریخی مذاہب ہیں، سب اللہ تعالیٰ کے وجود پر متفق اللّ

ایلوہیم، پرم ایشور، پرم آتما، ست گرو، یایزدان کے قائل    موجودہ مذاہب یعنی اسلام، مسیحیت، یہودیت، بدھ ازم، سکھ ازم، ہندوازم اور زرتشتی سب کے سب ایک خدا

معتقد تھے۔ خواہ وہ مذاہب  ہی ہیں مگر جو مذاہب دنیا کے پردہ سے مٹ چکے ہیں ان کے متعلق بھی آثار قدیمہ سے یہ پتہ چلتا ہے کہ سب کے سب ایک خدا کے قائل اور  

و منچوریا  امریکہ کے جداشدہ ملک میں پیدا ہئے ہں یا افریقہ کے اور چین میں خواہ سائبریا   جنگلوں میں، خواہ رومامیں خواہ انگلستان میں خواہ جاوا سماٹرا میں خواہ جاپان 

آگاہ کیا۔   افریقہ کے عقائد سے میں۔ یہ اتفاق مذاہب کیونکر ہا اور کون تھا جس نے امریکہ کے رہنے والے باشندوں کو ہندوستان کے عقائد سے یا چین کے باشندوں کو اہل

وں کی سواری تھی اور بادبانی جہاز  پہلے زمانہ میں ریل و تار اور ڈاک کا یہ انتظام تو تھا نہیں جو ابَ ہے۔ نہ اس طرح جہازوں کی آمدورفت کی کثرت تھی، گھوڑوں اور خچ 

س وقت دریافت بھی نہ ہئے تھے۔ پھر ان میں مختلف المذاق اور مختلف الرسوم اور ایک دوسرے  اُ آجکل کے دنوں کا سفر مہینوں میں کرتے تھے اور بہت سے علاقے تو  

 سے ناآشنا ممالک میں اس ایک عقیدہ پر کیونکر اتفاق ہگیا۔  

 خیالات کا ذریعہ نہ رکھتی تھیں اس گھڑت ڈھکوسلوں میں تو دو آدمیوں کا اتفاق ہنا مشکل ہتا ہے۔ پھر کیا اس قدر قوموں کا اور ملکوں کا اتفاق جو آپس میں کوئی تبادلہ مَنْ

ہر قوم پر اور ہر ملک میں اس کا اظہار کیا گیا ہے۔ اہل تاریخ کا اس پر  بات کی دلیل نہیں کہ یہ عقیدہ ایک امر واقعہ ہے اور کسی نامعلوم ذریعہ سے جسے اسلام نے کھول دیا ہے 



 
4 

نے اتفاق کیا ہے تو    اتفاق ہے کہ جس مسئلہ پر مختلف اقوام کے مؤرخ متفق ہجاویں اس کی راستی میں شک نہیں کرتے۔ پس جب اس مسئلہ پر ہزاروں لاکھوں قوموں

 کیوں نہ یقین کیا جائے کہ کسی جلوہ کو دیکھ کر ہی سب دنیا اس خیال کی قائل ہئی ہے۔ 

 دلیلِ دوم: 

ھَآ  جو قرآن شریف میں ہستی باری تعالیٰ کے متعلق دی ہے ان آیات سے معلوم ہتی ہے کہ  دیتے ہئے فرماتے ہیں۔  دوسری دلیل حضورؓ سامعین!  
ّٰ
یْن

َ
ت آ اّٰ

َ
تُن

َ  حُج 
َ
ک

ْ
وَ تِل

 
َ
قَ وَ ی  اِسْحّٰ

ٗٓ ہ 
َ
ا ل

َ
 حَکِیْمٌ عَلِیْمٌ۔ وَوَھَبْن

َ
ک

 رَب َ
َ اءُ اِن 

َ
ش
َ  
نْ ن

َ تٍ م   دَرَجّٰ
ُ
ع
َ
رْف

َ
وْمِہٖ ن

َ
ّٰی ق ھِیْمَ عَل یْمّٰ اِبْرّٰ

َ
دَ وَسُل تِہٖ دَاو 

َ ِی 
ر 
ُ
بْلُ وَمِنْ ذ

َ
ا مِنْ ق

َ
ا ھَدَیْن وْحًّ

ُ
ا وَن

َ
ا ھَدَیْن

ًّ  
ل
ُ
وبَْ ک

ُ
وبَْ  عْق

ُ ی 
َ
نَ وَا

یَاسَ 
ْ
وَاِل ی  وَعِیْسّٰ ی  یحَْیّٰ وَ  ا 

َ رِی 
َ
ک
َ
وَز نَ۔ 

ْ
محُْسِنِی

ْ
ال جْزِیْ 

َ
ن  
َ
لکِ

ّٰ
ذ
َ
وَک روُْنَ  وَھّٰ ی  وَمُوسّْٰ نَ وَیوُسُْفَ 

ْ
لِحِی

الص ّٰ نَ  ل ٌ م ِ
ُ
ک   ( پھر کچھ آیات کے بعد فرمایا کہ  87-84:الانعام)   

َ
ولٰٓئِک

ُ
ا

تَدِہْ 
ْ
بِھُدَاھُمُ اق

َ
ہُ ف

ّٰ 
ذِینَْ ھَدَی الل

َ  
س کی قوم کے مقابل میں دی اور ہم جس کے درجات چاہتے ہیں، بلند کرتے اُکو    ( یعنی ایک دلیل ہے جو ہم نے ابراہیم91ؑ:الانعام) ال

 بڑا حکمت والا اور علم والا ہے اور ہم نے  
ّ
 سے اسحاق ویعقوب داُہیں۔ تحقیق تیرا رب

 

۔ ہر ایک کو ہم نے سچا راستہ دکھایا اور نوح کو بھی ہم نے سچا راستہ دکھایا۔ اس سے یی

اور سلیمان، ایوب، یوسف، موس اور ہارون کو بھی اور ہم نیک اعمال میں کمال کرنے والوں کے ساتھ اسی طرح سلوک کیا کرتے ہیں اور  ؤدپہلے اور اس کی اولاد میں سے دا 

اور ان   ع اور لوط کو بھی راستہ دکھایا 

یس
ی

ہم نے اپنے اپنے زمانہ کے لوگوں پر   سب کوزکریا، یحییٰ، عیسیٰ اور الیاس کو بھی راہ دکھایا اور یہ سب لوگ نیک تھے اور اسماعیل اور 

لیٰ نے بتایا ہے کہ اس قدر نیک فضیلت دی تھی اور پھر فرماتا ہے کہ یہ وہ لوگ تھے کہ جن کو خدا نے ہدایت دی۔ پس تو ان کے طریق کی پیروی کر۔ ان آیات میں اللہ تعا

وہ بات جو دوسر  یا  وہ مانی جائے  اور اپنے چال چلن سے ان کے چال چلن کا مقابلہ نہیں کرسکتے۔  اور پاک لوگ جس بات کی گواہی دیتے ہیں  ے ناواقف لوگ کہتے ہیں 

گی جو اپنے چال چلن اور اپنے عمل سے دنیا پر اپنی نیکی اور پاکیزگی اور گناہں سے بچنا اور جھوٹ سے پرہیز کرنا ے سیدھی بات ہے کہ انہی لوگوں کی بات کو وقعت دی جاو

ع  ہر ایک شخص کا فرض ہے کہ وہ انہی کا  ثابت کرچکے ہیں۔ پس  
ُ
ّ
ب 

 

ت

 

ت

کرے اور ان کے مقابل میں دوسرے لوگوں کی بات کا انکار کردے چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ جس قدر   

 
ّ
بٹھا دیا تھا وہ سب کے سب اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ ایک ایسی ہستی   ہنیکی اور خلق کے پھیلانے والے گزرے ہیں اور جنہوں نے اپنے اعمال سے دنیا پر اپنی راستی کا سک

  ز  (God) ہے جسے مختلف زبانوں میں اللہ یا گاڈ

 

  ز موسؑ، ناصرہ کا راس

 

  ز زرتشتؑ، مصر کا راس

 

  ز رامچندرؑ، کرشؑن، ایران کا راس

 

یا پرمیشور کہا گیا ہے۔ ہندوستان کے راس

  زوں

 

  ز نانکؒ۔ پھر سب راس

 

کی قوم نے بچپن سے صادق کا خطاب دیا اور جو کہتا ہے  ساُ جس کو   صلی اللہ علیہ وسل  سرتاج عرب کا نور محمد مصطفی کا  مسیح ؑ، پنجاب کا ایک راس

عُمرًُّا مْ 
ُ
فیِْک تُ 

ْ
بِث

َ
ل دْ 

َ
ق
َ
 ۔  ( 17  :یون )  ف

ی َ
ن کے  اِ س کی قوم کوئی اعتراض نہیں کرتی اور  اُ نے تو تم میں اپنی عمرگزاری ہے۔ کیا تم میرا کوئی جھوٹ ثابت کر سکتے ہ اور  م

  ز جو وقتاً فوقتاً دنیا میں ہئے ہیں،یک زبان ہکرپکارتے ہیں کہ ایک خدا ہے اور یہی نہیں بلکہ کہتے ہیں کہ ہم  

 

نے اس سے ملاقات کی اور اس سے ہم علاوہ ہزاروں راس

کے کام کا ہزارواں حصہ بھی پیش نہیں کرسکتے بلکہ اگر ان لوگوں اور فلاسفروں   کلام ہئے۔ بڑے سے بڑے فلاسفر جنہوں نے دنیا میں کوئی کام کیا ہ وہ ان میں سے ایک

ں نے دکھائی وہ فلاسفر کہاں دکھا  کی زندگی کا مقابلہ کیا جائے تو فلاسفروں کی زندگی میں اقوال سے بڑھ کر افعال کے باب بہت کم نظر آئیں گے۔ وہ صدق اور راستی جو انہو

 کی تعلیم دیتے ہیں مگر خود جھوٹ سے پرہیز نہیں کرتے۔ لیکن اس کے مقابلہ میں وہ لوگ جن کا نام  سکے؟ وہ لوگوں کو راستی  
ی َ
 اوپر لے چکا ہں صرف راستی کی خاطر  م

ن کو گلیوں  اِ ن کو وطنوں سے خارج کیا گیا، اِ ن کے قتل کرنے کے منصوبے کئے گئے۔ اِ ہزاروں تکلیفوں کو برداشت کرتے رہے لیکن کبھی ان کا قدم اپنی جگہ سے نہیں ہلا۔ 

ِ اور بازاروں میں ذلیل کرنے کی کوشش کی گئی،   ن سے کل دنیا نے قطع تعلق کرلیا مگر انہوں نے اپنی بات نہ چھوڑی اور کبھی نہ کیا کہ لوگوں کی خاطر جھوٹ بول کر اپنے  ا

م نہ  نی غرض سے کوئی کا آپ کو بچا لیتے اور ان کے عمل نے، ان کی دنیا سے نفرت نے، نمائش سے علیحدگی نے اس بات کو ثابت کردیا کہ وہ بے غرض تھے اور کسی نفسا

کہ ہم نے اللہ تعالیٰ سے ملاقات کی، اس کی آواز سنی اور اس کے جلوے کا مشاہدہ کیا تو ان کے    کرتے تھے۔ پھر ایسے صادق ایسے قابل اعتبار یک زبان ہ کر کہہ رہے ہیں 

پڑتا ہے۔ جن کے احوال  ر کرنے کی کسی کے پاس کیا وجہ ہے۔ جن لوگوں کو ہم روز جھوٹ بولتے سنتے ہیں وہ بھی چند مل کر ایک بات کی گواہی دیتے ہیں تو ماننا  قول کا انکا

  زوں کا کلام نہیں مانتے۔ دنیا کہتی ہے کہ  سے ہم بالکل ناواقف ہتے ہیں وہ اخباروں میں اپنی تحقیقات شائع کرتے ہیں تو ہم تسلیم کرلیں گے مگر نہیں مانتے تو ا

 

ن راس

س کی تصدیق کرتے ہیں۔ سیاح کہتے ہیں کہ سائبیریا ایک وسیع اُاعظم ہے اور ہم برّلندن ایک شہر ہے اور ہم اسے تسلیم کرتے ہیں۔ جغرافیہ والے لکھتے ہیں کہ امریکہ ایک 



 
5 

 حالات سے واقف نہیں کہ  اور غیرآباد علاقہ ہے۔ ہم اس کا انکار نہیں کرتے۔ کیوں؟ اس لئے کہ بہت سے لوگوں کی گواہی اس پر ہگئی ہے۔ حالانکہ ہم ان گواہں کے

ح عیاں ہے۔ انہوں نے اپنے مال وجان وطن عزت  وہ جھوٹے ہیں یا سچے مگر اللہ تعالیٰ کے وجود پر عینی گواہی دینے والے وہ لوگ ہیں کہ جن کی سچائی روز روشن کی طر 

  زوں کی بات کو نہ  

 

  زی ہے۔ اگر لندن کا وجود چند  وآبرو کو تباہ کرکے راستی کو دنیا میں قائم کیا پھر ان سیاحوں اور جغرافیہ والوں کی بات کو ماننا اور ان راس

 

ماننا کہاں کی راس

  زوں کی گواہی پر کیوں ثابت نہیں ہ سکتا۔ لوگوں سے سن کر ثابت ہ سکتا ہے تو اللہ تعا

 

 لیٰ کا وجود ہزاروں راس

 کے قابل نہیں 
ّ
  زوں کی شہادت جو اپنے عینی مشاہدہ پر خدا تعالیٰ کے وجود کی گواہی دیتے ہیں کسی صورت میں بھی رد

 

 ہ سکتی۔ تعجب ہے کہ جو اس  غرضیکہ ہزاروں راس

کہتے ہیں کہ ان کی بات نہ مانوکہ خدا ہے حالانکہ اصول    کوچہ میں پڑے ہیں وہ تو سب باتفاق کہہ رہے ہیں کہ خدا ہے لیکن جو روحانیت کے کوچہ سے بالکل بے بہرہ ہیں، وہ 

  ز آدمی بھی ایک معاملہ کے متعلق گواہی دیں تو جو کہتا ہے کہ  

 

 شہادت کے لحاظ سے اگر دوبرابر کے راس
ی َ
 نے فلاں چیز کود یکھا اس کی گواہی کو اس گواہی پرجو کہتا ہے  م

 
ی َ
 کیونکہ یہ ممکن ہے کہ ان میں سے ایک کی نظر اس چیز پر نہ پڑی ہ لیکن یہ ناممکن ہے کہ ایک نے نہ دیکھا ہ اور سمجھ لے   نے اس چیز کونہیں دیکھا ترجیح دی جائے گیم

 کہ میں نے دیکھا ہے۔ پس خدا کے دیکھنے والوں کی گواہی اس کے منکروں پر بہرحال حجت ہگی۔ 

 دلیل سوم: 

   کہ جن کو فطرتِ تیسری دلیل جو قران شریف سے معلوم ہتی ہے یہ ہے کہ انسان کی فطرت خود خدا تعالیٰ کی ہستی پر ایک دلیل ہے کیونکہ بعض ایسے گناہ ہیں سامعین! 

ہے، یہ سب ایسی چیزیں ہیں کہ   انسانی قطعی طور پر ناپسند کرتی ہے۔ ماں، بہن اور لڑکی کے ساتھ زنا ہے، پاخانہ پیشاب اور اس قسم کی نجاستوں کے ساتھ تعلق ہے، جھوٹ

اور دوسری   ا جانتا  بُرعورتوں میں کچھ فرق جانتا ہے۔ جھوٹ کو کیوں  جن سے ایک دہریہ بھی پرہیز کرتا ہے مگر کیوں؟ اگر کوئی خدا نہیں تو کیوں؟ وہ کیوں ماں اور بہن 

کی نظر میں بد نما قرار دیا ہے۔ اگر کسی بالائی طاقت کا رعب اس کے دل پر نہیں تو وہ کیوں ان سے احتراز کرتا  ہے۔ کیا دلائل ہیں کہ جنہوں نے مذکورہ بالا چیزوں کو اس  

پر حکومت کرتی ہے۔    ہے؟ اس کے لئے تو جھوٹ اور سچ، ظلم اور انصاف سب ایک ہی ہنا چاہئے۔ جو دل کی خوشی ہئی کرلیا۔ وہ کون سی شریعت ہے جو اس کے جذبات

گناہں سے  پر ایک تخت رکھا ہے۔ اور گو ایک دہریہ زبان سے اس کی حکومت سے نکل جائے لیکن وہ اس کی بنائی ہئی فطرت سے باہر نہیں نکل سکتا اور    جس نے دل

کی بادشاہت کا انکار ہی کرتا    اجتناب یا ان کے اظہار سے اجتناب اس کے لئے ایک دلیل ہے کہ کسی بادشاہ کی جوابدہی کا خوف ہے جو اس کے دل پر طاری ہے گو وہ اس

و اَمَۃِ ہے۔ قرآن شرف میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ  
َ  
الل سِ 

ْ
ف
َ  
بِالن سِمُ 

ْ
ق
ُ
ا وَلآَ  مۃَِ۔  قِیّٰ

ْ
ال بِیَومِْ  سِمُ 

ْ
ق
ُ
مۃ)  لآَا ( یعنی جیسا کہ لوگ سمجھتے ہیں کہ نہ خدا ہے نہ جزا سزا  3۔  2:  القیّٰ

۔ جس میں کہ اس کا فیصلہ  ہے۔ ایسا نہیں بلکہ ہم ان امور کی شہادت کے لئے دو چیزیں پیش کرتے ہیں۔ ایک تو اس بات کو کہ ہر بات کے لئے ایک قیامت کا دن مقرر ہے

ُکبریٰ کے   مل جاتا ہے۔ اگر خدا نہیں تو جزا وسزا کیونکر مل رہی ہے اور جو لوگ قیامتِ  یہتاہے اور نیکی کا بدلہ نیک اور بدی کا بدلہ بد

 

ُ
 ہیں وہ دیکھ لیں کہ قیامت تو اس  مُ

 انسان  امہ ہے یعنیلوّ نفسِ دنیا سے شروع ہے۔ زانی کو آتشک و سوزاک ہتا ہے۔ شادی شدہ کو تو نہیں ہتا حالانکہ دونوں ایک ہی کام کررہے ہتے ہیں۔ دوسری شہادت 

اور حسد کو اچھا نہ سمجھیں گے مگر کیوں؟ ان کے  ا جانیں گے۔ تکبّربُری ہے اور گندی ہے۔ دہریہ بھی زنا اور جھوٹ کو بُرکا نفس خود ایسے گناہ پر ملامت کرتا ہے کہ یہ بات 

سے  اُاعلیٰ کی طرف سے سزا ملے گی گو وہ لفظوں میں    ا مانتا ہے کہ مجھے اس فعل کی ایک حاکمِبُرا مانتا ہے اور دل اسی لئے بُرپاس تو کوئی شریعت نہیں۔ اس لئے نہ کہ ان کا دل 

ھَا سی کی تائید میں ایک اور جگہ قرآن شریف میں ہے۔  اِ ادا نہیں کر سکتا۔   وّٰ
ْ
ق
َ
وَت جُورَْھَا 

ُ
ھَمھََا ف

ْ
ل
َ
ا
َ
( اللہ تعالیٰ نے ہر نفس میں نیکی اور بدی کا الہام کردیا ہے۔  9:  الشمس)  ف

 آئے لوگ کیا کریں۔  نیکی بدی کا احساس خود خدا کی زبردست دلیل ہے۔ اگر خدا نہیں تو کوئی وجہ نہیں کہ ایک چیز کو نیک اور ایک کو بد کہا جاوے جو دل میں پس

 چوتھی دلیل: 

ہ   باری کے متعلق معلوم ہتی ہے یہ ہے۔    چوتھی دلیل جو قرآن شریف سے ذاتِ سامعین!  
َ  
ن
َ
وَا ۔  حْیّٰ

َ
وَا  

َ
مَات

َ
ھُوَ ا ہ  

َ  
ن
َ
وَا ی۔ 

ّٰ
بکْ
َ
وَا  

َ
حَک

ْ
ض
َ
ا ھُوَ  ہ  

َ  
ن
َ
وَا ی۔ 

ّٰ
تَھ

ْ
مُن

ْ
ال  

َ
ِک

رَب  ّٰی  اِل  
َ ن 
َ
وَا

ی
ّٰ
مْن

ُ
ت ا 

َ
اِذ ۃٍ 

َ
ف
ْ
ط
ُ  
ن مِنْ  ی 

ّٰ
ث
ْ
ن
ُ
ا
ْ
وَال رَ 

َ
ک
َ  
الذ نِ 

ْ
وْجَی

َ قَ الز 
َ
ل
َ
( یعنی یہ بات ہر ایک نبی کی معرفت ہم نے پہنچا دی ہے کہ ہر ایک چیز کا انتہاء اللہ تعالیٰ کی ذات پر ہی 47۔    43:  )النجم  خ



 
6 

س نے مردوعورت دونوں کو اُسی کے ہاتھ میں ہیں اور اُجاکر ہتا ہے اور خواہ خوشی کے واقعات ہں یا رنج کے وہ خدا ہی کی طرف سے آتے ہیں اور موت اور حیات سب  

 پیدا کیا ہے ایک چھوٹی سی چیز سے جس وقت وہ ڈالی گئی۔ 

بھی کوئی ہ۔ پس اس تمام کائنات   ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے انسان کو اس طرح متوجہ کیا ہے کہ ہر ایک فعل کا ایک فاعل ہتا ہے اور ضرور ہے کہ ہر کام کے کرنے والا 

 اور وہی انتہاء ہے تمام اشیاء کی اور اسی کے اشارے سے یہ سب پر اگر غور کرو گے تو ضرور تمہاری رہنمائی اس طرف ہگی کہ سب اشیاء آخر جا کر ذات باری پر ختم ہتی ہیں 

ہے اور تم تو جوں جوں پیچھے جاتے ہ  کچھ ہ رہا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اس کی ابتدائی حالت کی طرف متوجہ کرکے فرمایا ہے کہ تمہاری پیدائش تو ایک نطفہ سے  

اپنے خالق ہسکتے ہ۔ جب خالق کے بغیر کوئی مخلوق ہ نہیں سکتی اور انسان اپنا آپ خالق نہیں ہے کیونکہ اس کی حالت پر جس قدر    اَور حقیر ہتے جاتے ہ پھر تم کیونکر

 خالق ہسکتا تھا۔ تو  میں کیونکر  غور کریں وہ نہایت چھوٹی اور ادنیٰ حالت سے ترقی کرکے اس حالت کو پہنچتا ہے اور جب وہ موجودہ حالت میں خالق نہیں تو اس کمزور حالت

پر غور کرتے جائیں اس کے اسباب ماننا پڑے گا کہ اس کا خالق کوئی اور ہے جس کی طاقتیں غیرمحدود اور قدرتیں لاانتہاء ہیں۔ غرضیکہ جس قدر انسان کی درجہ بدرجہ ترقی  

 ہیں کہ یہاں اب ہمارا دخل نہیں اور ہم نہیں جانتے کہ یہ کیوں ہگیا اور وہی مقام  باریک سے باریک ترہتے جاتے ہیں اور آخر ایک جگہ جا کر تمام دنیاوی علوم کہہ دیتے

یہے کہ جہاں اللہ تعالیٰ کا ہاتھ کام کررہا ہتا ہے اور ہر ایک سائنس دان کو ماننا پڑتا ہے کہ 
ّٰ
تَھ

ْ
مُن

ْ
 ال

َ
ِک

ّٰی رَب  یعنی ہر ایک چیز کی انتہاء ہتی ہے اور آخر ایک ایسی ہستی پر ہتی  اِل

 سکتا ہے۔ ہے کہ جس کو وہ اپنی عقل کے دائرہ میں نہیں لا سکتے اور وہی خدا ہے۔ یہ ایک موٹی دلیل ہے کہ جسے ایک جاہل سے جاہل انسان بھی سمجھ 

ئی ہ تو میں دیکھ کر بتا دیتا ہں  کہتے ہیں کہ کسی نے ایک بدوی سے پوچھا تھا کہ تیرے پاس خدا کی کیا دلیل ہے۔ اس نے جواب دیا کہ جنگل میں ایک اونٹ کی مینگنی پڑی ہ

خالق ہے۔ واقعی یہ جواب ایک سچا اور فطرت کے مطابق جواب   کہ یہاں سے کوئی اونٹ گزرا ہے۔ پھر اتنی بڑی مخلوقات کو دیکھ کر میں معلوم نہیں کرسکتا کہ اس کا کوئی

 لکھا ہے کہ ہے اور اس مخلوقات کی پیدائش کی طرف اگر انسان توجہ کرے تو آخر ایک ہستی کو ماننا پڑتا ہے کہ جس نے یہ سب پیدا کیا۔ 

 فجَِاجٍ  
ُ
ات

َ
 ذ

ُ
رْض

َ
ا
ْ
برُُوْجِ وَال

ْ
 ال

ُ
ات

َ
 ذ
ُ
مَآئ

َ الس 
َ
رِ ف

ْ
فِی

َ دَمِ الس 
َ
ق
ْ
رُال

َ
ث
َ
رِ وَا

ْ
بَعِی

ْ
ی ال

َ
 عَل

ُ دُل 
َ
 ت
ُ
بَعْرۃَ

ْ
ل
َ
رٍ ا

دِیْ
َ
ّٰی ق  عَل

ُ دُل 
َ
مَا ت

َ
 ۔  ا

 ( ء1913تشحیذ الاذہان مارچ )

 

 ضضضض 

 


