
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 قرآنِ کریم میں فرماتا ہے۔  اللہ تعالیٰ

ہ َی َ
ٰ 
واَالل

ُّ
ق
  
واَات

ُّ
ن َاٰم  ذِینْ 

  
اَال ھ 

ُّ ی 
 
َا

ً
دِیْدا َس 

ً
ولْا

 
وْاَق

ُّ
ولْ
ُّ
َع ظِیَْو ق

ً
وْزا

 
َف
 
از
 
دَْف

 
ق
 
ہَٗف

 
وْل ہ َو ر سُّ

ٰ 
طِعَِالل

ُّ نَْی  مَْو م 
ُّ
وبْ ک

ُّ
ن
ُّ
مَْذ

ُّ
ک
 
فِرْل

ْ
غ
 
مَْو ی

ُّ
ک
 
عْم ال

 
مَْا

ُّ
ک
 
َل
ْ
صْلِح

ُّ َ۔َی 
ً
 ( 72۔ 71)الاحزاب:  ۔ما

فتح”کیا   کی  خدا   “ راستی  وعدہ   نہیں 

کبری  پاک  سخنِ  کر  کھول  تو   دیکھو 

 

َمجھے آج  معزز سامعین! 
ً
دِیْدا َس 

ً
ولْا

 
واَْق

ُّ
وْل
ُّ
   ۔ جس میںتقریر کرنی ہے۔ اسِ عنوان پر یہ میری دوسری تقریر ہے    پر  ق

ں ی
 جماعت حضرت مرزا مسرور احمد خلیفۃُ  مَ

ِ
پیارے امام

ء کو ارشاد فرمای۔ حضور انور نے آغاز کرتے  2013جون    21جو آپ نے مؤرخہ    کا خلاصہ پیش کروں گا  “قولَِسدیدکے خطبہ جمعہ بعنوان”  المسیح الخامس ایدہ اللہ تعالیٰ  

ے اعمال کی اصلاح کر ن آیت کا ترجمہ یہ ہے کہ اے وہ لوگو جو ایمان لائے ہو! اللہ کا تقویٰ اختیار کرو اور صاف سیدھی بات کیا کرو۔ وہ تمہارے لئے تمہاراِ ہوئے فرمای۔ 

 س نے ایک بڑی کامیابی کو پالیا۔اُ دے گا اور تمہارے گناہوں کو بخش دے گا اور جو بھی اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے یقیناً

سدید اختیار کرو۔ صاف اور سیدھی بات کرو۔ حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ    ان آیت میں خدا تعالیٰ نے تقویٰ اختیار کرنے کی طرف توجہ دلاتے ہوئے فرمای کہ قولِ 

ل اور جھوٹ کا اس میں سرمُِو دخل  والسلام اس بارے میں فرماتے ہیں کہ قول سدید یہ ہے کہ ’’وہ بات منہ پر لاؤ جو بالکل راست اور نہایت معقولیت میں ہو اور لغو اور فض 

 (11حاشیہ نمبر210-209صفحہ1روحانی خزائن جلد  ،)براہین احمدیہ نہ ہو۔‘‘

 
 
روحانی  ،)ست بچن   خدا سے ڈرو اور وہ باتیں کیا کرو جو سچی اور راست اور حق اور حکمت پر مبنی ہوں۔‘‘  !نے فرمای کہ: ’’اے وے لوگو جو ایمان لائے ہو  پھر ایک جگہ آپ

 ( 231صفحہ10خزائن جلد 

 ( 337صفحہ10روحانی خزائن جلد ،)اسلامی اصول کی فلاسفی پھر فرماتے ہیں کہ: ’’لغو باتیں مت کیا کرو۔ محل اور موقع کی بات کیا کرو۔‘‘

شاد کے مطابق اُس وقت ممکن ہے ان تمام ارشادات میں جو حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمائے ہیں، یہ واضح ہوتا ہے کہ تقویٰ کا حصول اللہ تعالیٰ کے ار

ی گیا ہے اُس وقت فیصلہ کرتے ہوئے بھی اور گواہی دیتے  جب ہر حالت میں، مشکل میں بھی اور آسانی میں بھی، فیصلہ کرتے ہوئے بھی، یعنی کسی کے ذمہ اگر کوئی فیصلہ لگا

 کوئی چیز خریدتے ہوئے  ہوئے بھی، گھر میں بیوی بچوں کے ساتھ بات چیت اور معاملات میں بھی اور رشتہ داروں اور دوستوں کے ساتھ معاملات میں بھی، کاروبار میں

 جگہ وہاں کام کرتے ہوئے، اپنی سچائی کو ہمیشہ قائم رکھو اور جس کے پاس ملازم ہو اُس کے ساتھ معاملات میں  بھی اور بیچتے ہوئے بھی، ملازمت میں اگر کوئی ملازم ہے کسی

 ابہام نہ ہو۔   سچ ہو۔ اُس میں کسی قسم کا بھی سچائی کو قائم رکھو۔ غرض کہ روزمرہ کے ہر کام میں اور ہر موقع پر اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تمہارے منہ پر ایسی بات آئے جو بالکل

ووئی اور سچائی پر    یعنی ایسا ابہام جس سے ہر ایک اپنی مرضی کا مطلب نکال سکے۔ ایسی سچائی ہو کہ اگر اس سچائی سے اپنا نقصان بھی ہوتا ہو تو برداشت کر
گ

 

ت
س

لو لیکن اپنی را

ہو بھی جائے تو فرق نہیں پڑتا لیکن اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ فرق پڑتا ہے، تمہارے    کے معاملات میں اگر ذرا سی غلط بیانی  ہحرف نہ آنے دو۔ بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ روزمرّ

 
 948۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

َ
ً
دِیدْا َس 

ً
ولْا

 
واَْق

ُّ
ولْ
ُّ
 ق

 ( ء2013؍ جون 21 ایدہ اللہ فرمودہ حضورِ انور خطبہ جمعہخلاصہ )

 (2) تقریر نمبر

 

ہستی باری تعالیٰبت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

جائے۔ ی سچائی سے انسان بالکل   تقویٰ کا معیار کم ہوتا ہے اور ہو سکتا ہے کہ یہ تقویٰ کا معیار کم ہوتے ہوئے ایک وقت میں غلط بیانی اور جھوٹ کے قریب تک تمہیں ل 

 کر دی جائے۔ پس  دور ہو جائے اور جھوٹ میں ڈوب جائے اور پھر خدا تعالیٰ سے دور ہو جائے ی اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس وجہ  
ّ
سے کہ سچائی پر قائم نہیں ایک انسان رد

 تعالیٰ فرماتا ہے کہ اگر مومن ہو تو تقویٰ سے کام لیتے ہوئے ہمیشہ قولِ سدید پر قائم رہو۔ .اللہ

 ہے، ہم نے بول دینا  فرمای کہ قولِ سدید کا یہ بھی معیار ہے کہ جو الفاظ منہ پر آئیں وہ معقولیت بھی رکھتے ہوں۔ یہ نہیں کہ جو اُول شلول ہم نے سچ بولنا! حضور نے  سامعین 

کا درجہ نہیں رکھتیں۔ فتنہ وہ معقولیت  راز  ہے۔ بعض دفعہ بعض باتیں سچی بھی ہوتی ہیں لیکن ضروری نہیں کہ کہی بھی جائیں۔  کا  اور فساد کا موجب بن جاتی ہیں۔ کسی   

پر معقول نہیں، لیکن    دوسروں کو بتانے سے رشتوں میں دراڑیں پڑتی ہیں۔ تعلقات میں خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔ لیکن یہ بھی ہے کہ ایک بات ایک موقع پر ایک جگہ

 خلیفۂ وقت کے پاس بعض باتیں لائی جاتی ہیں جو اصلاح کے لئے ہوں۔ پس اگر ایسی بات ہو تو گو ہر جگہ کرنے دوسرے موقع اور جگہ پر یہ کرنی ضروری ہو جاتی ہے۔ مثلاً

 ح کا موجب ہے۔ والی یہ نہیں ہوتی لیکن یہاں آ کر وہ معقولیت کا درجہ اختیار کر لیتی ہے۔ پس ایک ہی بات ایک جگہ فساد کا موجب ہے اور دوسری جگہ اصلا 

، اپنے زُعم میں اصلاح کے نام پر پھر معقولیت کی مزید وضاحت بھی فرما دی کہ کسی قسم کی لغو اور فضل بات قولِ سدید کے نام پر نہ ہو۔ بعض لوگ بات تو صحیح کر دیتے ہیں 

سدیدنہیں رہتا بلکہ بعض حالات میں قولِ سدید کا خون ہو رہا    بات پہنچاتے ہیں لیکن اسُ میں اپنی طرف سے وضاحت کے نام پر حاشیہ آرائی بھی کر دیتے ہیں۔ یہ پھر قولِ 

ور ل جاتی ہے  ہوتا ہے۔ ایک صحیح بات ایک آدھ لفظ کی حاشیہ آرائی سے اصلاح کرنے والوں کے سامنے، ی بعض دفعہ اگر میرے سامنے بھی آ رہی ہو تو حقیقت
ُ
 سے د

یق اپنای جاتا ہے جس کے نتیجہ میں اصلاح کے بجائے نقصان ہوتا ہے۔ مثلاً بعض دفعہ اصلاح نرمی سے سمجھانے ی اورنتیجۃً اصلاح کا صحیح طریق اپنانے کے بجائے غلط طر

رفِ نظر کرنے ی پھر معمولی سرزنش کرنے سے بھی ہو سکتی ہے لیکن ایک غلط لفظ فیصلہ کرنے وال کو سخت فیصلہ کرنے کی طرف ل جاتا ہے  جس سے بجائے اصلاح  صی

ہو گا اور حکمت یہ ہے کہ   ن ہو رہا ہوتا ہے۔ اس لئے فرمای کہ حق کے ساتھ، سچائی کے ساتھ حکمت بھی مدّنظر رہنی چاہئے۔ اگر حکمت ہو گی تو تبھی قولِ سدید بھیکے نقصا

 معاشرے کی اصلاح اور امن کا قیام ہر سطح پر ہو، یہ مقصود ہو نہ کہ فساد۔ 

 کے بغیر اور موقع اور محل کو  پس اس حکمت کو مدّنظر رکھتے ہوئے جیسا کہ پہلے بھی ذکر ہو چکا ہے، موقع اور محل کی مناسبت سے بات ہونی چاہئے۔ یعنی ہر سچی بات حکمت

نہیں ہے۔ یہ پھر لغویت اور فضلیات میں شمار ہو جائے گا اور یہ صورتِ حال بجائے ایک انسان کو خدا تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنے   سامنے رکھے بغیر کرنا قولِ سدید

کو تقویٰ پر چلتے ہوئے قولِ سدید کی باریکیوں پر نظر رکھنے کی ضرورت ہے۔ تقویٰ کی باریکیوں پر نظر رکھنے   منکے، اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا موجب بنا سکتی ہے۔ پس ایک مؤ 

  گی تو اللہ تعالیٰ کے پیار کی نظر پھر ایسے انسان پر پڑتی ہے۔ کی ضرورت ہے۔ اگر باریکی سے اس بات پر نظر ہو

 حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں کہ:

سلامتی اسی میں ہے کہ اگر چھوٹی چھوٹی باتوں کی پروا نہ کرے تو پھر ایک دن وہی چھوٹی چھوٹی باتیں کبائر کا مرتکب  ۔  ’’انسان کو دقائق تقویٰ کی رعایت رکھنی چاہئے 

تم اپنے زیرِ نظر تقویٰ کے اعلیٰ مدارج کو حاصل کرنا رکھو اور اس کے لئے دقائقِ تقویٰ کی رعایت    ۔گی اور طبیعت میں کسل اور لاپروائی پیدا ہوکرہلاک ہو جائے گا.بنادیں

  ضروری ہے۔‘‘

 ء(2003ایڈیشن  442صفحہ  4)ملفوظات جلد 

 
 
 نے فرمای کہ:  پھر ایک جگہ آپ

نََْ متقی کے لئے خدا تعالیٰ ساری راحتوں کے سامان مہیا کر دیتا ہے۔۔ ’’سچی خوشحالی اور راحت تقویٰ کے بغیر حاصل نہیں ہوتی اور تقویٰ پر قائم ہونا گوی زہر کا پیالہ پینا ہے  م 

َ ی حْت سِبُّ ل اَ َ
ُّ
یْث ح  مِنَْ ہَُّ

ْ
ق
ُّ
و ی رزْ جًاَ ر 

ْ
خ م  ہَٗ

  
ل لَْ ی جْع  ہ َ

ٰ 
الل قَِ

  
ت
( پس خوشحالی کا اصول تقویٰ ہے۔ لیکن حصولِ تقویٰ کے لئے نہیں چاہئے کہ ہم شرطیں 4۔  3۔ )الطلاق:  ی  

 باندھتے پھریں۔ تقویٰ اختیار کرنے سے جو مانگو گے، ملے گا۔ خدا تعالیٰ رحیم و کریم ہے۔ تقویٰ اختیار کرو، جو چاہو گے وہ دے گا۔‘‘ 

 ء(2003۔ ایڈیشن 90صفحہ3)ملفوظات جلد  

ی دوسرے اعمال ہیں۔ پس اللہ تعالیٰ کے کسی بھی حک  وہ سچائی ہے  کام انسان کا چلتا ہے، چاہے  اور یہ  بہر حال تقویٰ مدّنظر ہو تو پھر آگے ہر   کو معمولی نہیں سمجھنا چاہئے 

 نے نکاح جو مرد اور  سدید کا حک تو ایسا ہے کہ اس پر معاشرے کے امن کی بنیاد ہے۔ معاشرے کی اصلاح کی بنیاد اس پر ہے۔ تبھی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم.قولِ 

بابََ) ۔عورت کے بندھن کا اسلامی اعلان ہے اور آئندہ نسل کے جاری ہونے کا ایک سلسلہ ہے، اس میں ان آیت کو شامل فرمای ہے  النکاحَ کتابَ ابنَماجہَ سننَ



 
3 

النکاحََ  (۔ لیکن جیسا کہ  1892حدیثخطبۃَ
ں ی
 نے کہا، اس کا دائرہ صرف گھر تک محدودنہیں ہے بلکہ پورے معاشرے میں پھیلا ہوا ہے۔ اس سے معاشرے میں مَ

 انتہائی ضروری ہے۔ فساد بھی پیدا کیا جا سکتا ہے اور امن اور سلامتی بھی پیدا کی جا سکتی ہے۔ پس اس پر جس طرح خدا تعالیٰ چاہتا ہے اُس طرح عمل کرنا 

 کوشش تمہیں خدا تعالیٰ کے فضلوں  اللہ تعالیٰ پھر اگلی آیت میں فرماتا ہے کہ تمہاری تقویٰ کی باریک راہوں کی تلاش کی کوشش، اور قولِ سدید کی جزئیات پر قائم رہنے کی

 نیک اعمال ہی سرزد ہوں گے۔ کا وارث بنائے گی۔ اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال کی اصلاح کرے گا۔ سچائی کے اختیار کرنے سے تمہارے سے پھر 

نیک اعمال کی طرف ل جاتا  پھر اللہ تعالیٰ فرماتا ہے، قولِ سدید کی وجہ سے تم لغو باتوں سے بھی پرہیز کرنے وال بن جاؤ گے۔ لغو بات سے پرہیز بذاتِ خود پھر ! سامعین 

 کر لو کہ تم نے  ائیوں سے دور کرتا ہے۔ ایک بڑی مشہور حدیث ہے۔ ہم اکثر سنتے ہیں۔ ایک شخص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کہ ’’آج تم یہ عہدبُرہے۔  

ائیاں چھٹ جائیں گی۔ تو اس نے اس پر عمل کرتے ہوئے اپنی تمام  بُر ہمیشہ سچائی پر قائم رہنا ہے، جھوٹ کبھی نہیں بولنا‘‘ اگر اس پر عمل کرتے رہے تو فائدہ ہو گا۔ تمہاری 

 ( 119زیر آیت نمبرتفسیرَسورۃَالتوبۃ176َصفحہ16جزءَالتفسیرالکبیرَلامامَرازی) ۔ائیوں اور گناہوں سے چھٹکارا پا لیابُر چھوٹی بڑی 

اُن لوگوں میں شامل    ائیوں اور گناہوں سے چھٹکارا حاصل کرتا ہے تو پھر خدا تعالیٰ کا وعدہ اور فعل اُس کو اعمال کے اصلاح کی توفیق دیتا ہے اور یوں وہ بُراور جب انسان  

اجر ہے، بلکہ تقویٰ پرہو کا  انُہی  ہو رہے ہیں  اب سرزد  اعمال  اور پھر یہی نہیں کہ جو نیک  وال ہیں۔  اعمالِ صالحہ بجا لانے  جو  وال، سچائی پر قائم ہونے   جاتا ہے  چلنے 

م اپنے گزشتہ گناہوں سے بھی اللہ تعالیٰ کی بخشش کروا لیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ صرف تمہارے اعمال کی اصلاح نہیں ہو گی بلکہ وال
ُّ
وبْ ک

ُّ
ن
ُّ
ذ مَْ

ُّ
ک
 
فِرْل

ْ
غ
 
۔ تمہارے  ی

ں کرنے کی توفیق پاتے رہے، گزشتہ گناہوں کو بھی اللہ تعالیٰ بخش دے گا۔ اور اگر اللہ تعالیٰ اور اسُ کے رسول کے حکموں پر عمل کرتے رہے، تقویٰ پر قائم رہے، نیکیا

بننے کے لئے دئیے ہیں، جن کے بارے میں ایک جگہ حضرت مسیح موعود فتنہ و فساد سے بچے رہے، اُن تمام احکام پر عمل کرتے رہے جو اللہ تعالیٰ نے مومن کو حقیقی مومن 

روحانی خزائن    ،)ماخوذ ازکشتی نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تاکیداً اس طرح توجہ دلائی ہے کہ قرآنِ کریم کے سات سو حکموں پر عمل کرو گے تو حقیقی مومن کہلاؤ گے۔

میں آئندہ یہ گناہ بھی پھر معاف ہو جائیں گے۔ یہ نہیں کہ آئندہ گناہ انسان کرتا جائے اور خدا تعالیٰ معاف کرتا جائے    بننے کے نتیجہمؤمن  (۔ اور حقیقی  26صفحہ19جلد

وری ہوتی چلی جائے گی۔ استغفار کرنے کی وجہ سے خدا تعالیٰ سے گنا
ُ
کو طاقت  ہوں کے خلاف انسان  گا، بلکہ نیک اعمال کی وجہ سے، اصلاحِ نفس کی وجہ سے گناہوں سے د

 ملتی ہے۔ 

’’ اللہ تعالیٰ نے فرمای کہ  مپس جب 
ُّ
وبْ ک

ُّ
ن
ُّ
ذ مَْ

ُّ
ک
 
فِرْل

ْ
غ
 
اور آئندہ گناہوں کے خلاف طاقت ملتی ہے جس سے پھر  ی کا یہی مطلب ہے کہ گزشتہ گناہوں سے بخشش  اس  تو   ‘‘

والا ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ فوزِ عظیم  .اعمالِ  وہ اللہ تعالیٰ کی رضا کو حاصل کرنے  اور مسلسل عمل جو ہے  کا ایک جاری  ہے۔ یہ بہت بڑی کامیابی ہے کہ صالحہ 

 انسان خداتعالیٰ کی رضا کو حاصل کرنے والا بن جائے۔ 

ڈھالنا ضروری ہے۔ اس پر   پس فوزِ عظیم کے حصول کے لئے اللہ تعالیٰ اور اسُ کے رسول کی کامل اطاعت ضروری ہے۔ اپنی زندگی کو اللہ اور رسول کے حکموں کے مطابق

نیک اعمال بھی سرزد ہوں گے اور اللہ تعالیٰ اپنے    عمل کرنے کے لئے خدا تعالیٰ سے طاقت مانگنا ضروری ہے اور یہ طاقت استغفار سے ملتی ہے۔ جب یہ طاقت ملے گی تو پھر 

وال اور سچائی کو پھیلانے وال ہوں    فضل سے نیک اعمال کی طرف رہنمائی بھی فرماتا رہے گا اور پھر ایسے انسان کا انُ حقیقی مومنوں میں شمار ہو گا جو سچائی پر قائم رہنے

تقویٰ اختیار کرنے وال مومنین ہیں۔ پس تقویٰ فوزِعظیم تک ل جاتا ہے اور فوزِعظیم حاصل کرنے وال متقی ہوتے ہیں۔ گے۔ اُن لوگوں میں شمار ہو گا جو اللہ تعالیٰ کا 

 شش کرنی چاہئے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے مومنو! اپنی زندگی کا یہ مقصد بناؤ اگر حقیقی مومن بننا ہے۔ پس یہ چیزیں ہیں جو ہمیں حاصل کرنے کی کو

 حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعض اور اقتباسات پیش کروں گا جو سچائی کے اظہار کے بارے میں ہیں کہ کس طرح ہونا! حضور نے فرمای کہ  سامعین 
ں ی
  اب مَ

’’اصل بات یہ ہے کہ فراست اچھی چیز ہے۔ چاہئے، کیسے موقعوں پر ہونا چاہئے، اس کی مختلف حالتیں کیا ہوتی ہیں۔ حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں کہ: 

سچ میں ایک جرأت اور دلیری ہوتی ہے۔ جھوٹا انسان بزدل ہوتا ہے۔ وہ جس کی زندگی ناپاکی اور گندے گناہوں سے ملوث  ۔ انسان اندر ہی اندر سمجھ جاتاہے کہ یہ سچا ہے

ت نہیں اور اپنی پاکدامنی کا ثبو  ہے، وہ ہمیشہ خوفزدہ رہتا ہے اور مقابلہ نہیں کر سکتا۔ ایک صادق انسان کی طرح دلیری اور جرأت سے اپنی صداقت کا اظہار نہیں کر سکتا

ہوں۔ ہر خوش حیثیت کے حاسد    نہدے سکتا۔ دنیوی معاملات میں ہی غور کر کے دیکھ لو کہ کون ہے جس کو ذرا سی بھی خدا نے خوش حیثیتی عطا کی ہو اور اُس کے حاسد

ب صاف رکھے اور خدا سے  ضرور ہو جاتے ہیں اور ساتھ ہی لگے رہتے ہیں۔ یہی حال دینی امور کا ہے۔ شیطان بھی اصلاح کا دشمن ہے۔ پس انسان کو چاہئے کہ اپنا حسا



 
4 

۔  ایسے معاملات سے پرہیز کرے جن سے خود ہی موردِ عذاب ہو جاوے۔  خدا کو راضی کرے، پھر کسی سے خوف نہ کھائے اور نہ کسی کی پروا کرے۔  معاملہ درست رکھے 

 یہ کر دوں گا، وہ کر دوں گا اور دینی معاملات میں تو بالکل ہی انسانی کوشش  ۔ مگر یہ سب کچھ بھی تائیدِ غیبی اور توفیقِ الٰہی کے سوا نہیں ہو سکتا
ں ی
انسان بہت کچھ کرتا ہے کہ مَ

 جب تک  انسانی کوشش کچھ بنا نہیں سکتی نہیں بنا سکتی۔ اللہ کا فضل ہو تو دین کی خدمت کی بھی توفیق ملتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی رضا بھی حاصل ہوتی ہے۔ پھر فرمای: ’’صرف  

َ خدا کا فضل بھی شاملِ حال نہ ہو۔
ً
عِیْفا

 
َض انُّ س 

ْ
انِ
ْ
ال َ لِق 

ُّ
( انسان ناتواں ہے، غلطیوں سے پُر ہے، مشکلات چاروں طرف سے گھیرے ہوئے ہیں۔ پس دعا  29۔ )النساء:  خ

 ء مطبوعہ ربوہ(2003۔ ایڈیشن 543صفحہ 5)ملفوظات جلد کرنی چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نیکی کی توفیق عطا کرے اور تائیداتِ غیبی اور فضل کے فیضان کا وارث بنادے۔‘‘

ئم ہو گے، اپنے اعمال پر نظر ہو گی تو یہ پس ان باتوں کو ہمیشہ سامنے رکھنا چاہئے۔ دین میں بھی، دنیا میں بھی مشکلات آتی ہیں۔ ہر جگہ اگر سچائی پر قائم ہو گے، تقویٰ پر قا

مشکلات میں ڈال دیتا ہے۔ بعض دفعہ عملاً یہ بھی ہوتا ہے لیکن اگر اپنا   مشکلات بھی اللہ تعالیٰ کے فضل سے دور ہوتی چلی جائیں گی۔ جیسا کہ آپ نے فرمای کہ سچ کا اظہار

فعہ اپنوں سے بھی سچ کا ظاہر و باطن ایک ہو تو پھر ڈرنے کی ضرورت نہیں۔ یہ مشکلات بھی غائب ہو جاتی ہیں اور یہ صرف دشمنوں کی طرف سے نہیں ہوتا بلکہ بعض د 

ں میں بھی کئی قسم کے لوگ ہوتے ہیں۔ تقویٰ کی کمی ہوتی ہے۔ اس لئے انسان بعض دفعہ اپنوں سے بھی پریشانی میں مبتلا ہو جاتا  اظہار مشکلات میں ڈال سکتا ہے کیونکہ اپنو

ں اپنی رائے دی، اُس نے فلاں کو کیوہے۔ مثلاً دنیا میں آجکل انتخابات ہو رہے ہیں۔ مجھے بعض شکایت آتی ہیں کہ ہم نے فلاں کو ووٹ دی ی فلاں عہدیدار نے پوچھا کہ تم 

 کسی کو بہتر سمجھتے ہوئے ووٹ دی تو  کو ووٹ کیوں دی؟ اب جماعتی انتخابات تو ایسے ہیں کہ ہر ایک آزاد ہے، کسی کو پوچھنے کا حق نہیں۔ اگر کسی نے سچائی سے اپنے خیال میں

کو دی، فلاں کو کیوں دی؟ یہی اگر انسان میں کمزوری ہو، اپنی بعض غلطیاں ہوں تو ایک دفعہ یہ  کسی عہدیدار کا حق نہیں بنتا کہ جا کے اسُے پوچھا جائے کہ تم نے کیوں فلاں  

 ہو، جیسے بعض لوگ اظہار کر دیتے ہیں کہ سچائی کا اظہار ہو جائے تو اگلی دفعہ پھر سچائی کا اظہار نہیں کرتا، کہیں میری غلطیاں اور کمزوریں نہ پکڑی جائیں۔ ی تقویٰ کی کمی

  فکر ہے کہ یہ عہدیدار پھر ہمارے خلاف اپنے دلوں میں رنجشیں نہ رکھیں۔ یہ تقویٰ کی کمی ہے، سچائی کی کمی ہے۔ ہمیں

ہے۔ ہاں جیسا کہ حضرت مسیح موعود علیہ  پس ہمیشہ ید رکھنا چاہئے کہ اگر حق سمجھتے ہوئے کسی نے اپنی رائے کا اظہار کیا ہے تو پھر سچائی یہی ہے، تقویٰ یہی ہے کہ بے فکر ر 

کوئی کچھ نہیں کر سکتا۔ اللہ تعالیٰ کی تقدیر بھی چل رہی ہوتی ہے اور ایسی رنجشیں  الصلوٰۃ والسلام نے فرمایکہ اللہ تعالیٰ سے اُس کا فضل مانگتا رہے۔ اللہ تعالیٰ کا فضل ہو گا تو  

 جائے۔ کہیں نہ کہیں کسی پکڑ میں انسان  رکھنے والوں کو خود بھی اللہ تعالیٰ بعض دفعہ پکڑتا ہے۔ یہ نہیں ہے کہ جماعتی نظام کوئی ایسا ہے جس میں جس کا جو دل چاہے، کرتا چلا

 آ جاتا ہے۔ 

 
 
ا اللّٰہ کے بھی قائل ہیں، پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم  پھر آپ

ی
ا الِٰہی الِّ

ی
 کی بھی زبان سے تصدیق کرتے ہیں۔ بظاہر  فرماتے ہیں کہ: ’’اگرچہ عام نظر میں یہ دیکھا جاتا ہے کہ لوگ ل

دو  اور  کام کرنا ہی شہادت دیتا  نمازیں بھی پڑھتے ہیں، روزے بھی رکھتے ہیں مگر اصل بات یہ ہے کہ روحانیت بالکل نہیں رہی  اعمالِ صالحہ کے مخالف  انُ  سری طرف 

اور روحانیت  ہے اور عادت کے طور پر کئے جاتے ہیں کیو نکہ ان میں اخلاص  وہ اعمال، اعمالِ صالحہ کے رنگ میں نہیں کئے جاتے بلکہ رسم  مہّ بھی نہیں ہے۔ ورنہ  کہ 

 

ش
کا 

ں کچھ فائدہ نہ ہو گا اور یہ  وجہ ہے کہ ان اعمالِ صالحہ کے برکات اور انوار ساتھ نہیں ہیں۔ خوب یدرکھو کہ جب تک سچے دل سے اور روحانیت کے ساتھ یہ اعمال نہ ہوکیا 

اعمالِ  نہ آئیں گے۔  کام  اعمالِ   اعمال  وقت  اسُی  جو فساد سے مبرّا منزہ    صالحہ  وہ ہے  کا فسادنہ ہو۔ صلاح کی ضد فساد ہے۔ صالح  ان میں کسی قسم  صالحہ کہلاتے ہیں جب 

 ء(2003۔ ایڈیشن 499صفحہ3)ملفوظات جلد ہو۔‘‘

ںااں شروع ہو جائیں، لوگوں کو خوفزدہ کیا جانے لگے تو یہ بھی فساد کے زُمرہ میں آتا ہے۔ پس! سامعین   ت
 یہ انسان کو ہر وقت اپنے  اب چھوٹی چھوٹی باتوں پر بھی اگر جواب طلب

اپنے اعمال کی اصلاح اُس وقت ہوتی ہے جب خدا تعالیٰ چاہتا ہے اور  مدّنظر رکھنا چاہئے، اپنا جائزہ لیتے رہنا چاہئے کہ اعمالِ صالحہ انہوں نے بجا لانے ہیں اور اعمالِ صالحہ ی  

ک کہ  تعالیٰ نے متقیوں کی یہ نشانی رکھی ہے، تقویٰ کی باریک راہوں پر چلنے والوں کی یہ نشانی رکھی ہے کہ ہر عمل، چاہے وہ نیک عمل ہو، عملِخدا

 

 ت
ب ج 
 صالح نہیں بن جاتا 

ضرورت ہے، اُس کے آگے جھکنے کی    تعالیٰ کی نظر میں وہ عملِ صالح نہ ہو اور اس کو اللہ تعالیٰ کی نظر میں عملِ صالح بنانے کے لئے خدا تعالیٰ کے فضل کو جذب کرنے کی.اللہ

 ضرورت ہے، استغفار کرنے کی ضرورت ہے۔ 

 اللّٰہی پھر آپ فرماتے ہیں: ’’انسان سمجھتا ہے کہ نرا زبان سے کلمہ پڑھ لینا ہی کا فی ہے ی نرا
ُ
رِر
فْ

 

یغ

 

ب
ْ
س
کہہ دینا ہی کافی ہے۔ مگر یدرکھو زبانی لا ف وگزاف کا فی نہیں ہے۔ خواہ  ای

ہ  انسان زبان سے ہزار مر تبہ
ٰ 
َالل فِرُّ

ْ
سْت غ

 
م ہے کہے ی سو مرتبہ تسبیح پڑھے اس کا کوئی فائدہ نہیں ہو گا کیونکہ خدا نے انسان کو انسان بنا ی ہے، طوطا نہیں بنای۔ یہ طوطے کا کا   ا

اس کے موافق عملدرآمد بھی کرے۔  کہ وہ زبان سے تکرار کرتا رہے اور سمجھے خاک بھی نہیں۔ انسان کا کام تو یہ ہے کہ جو کچھ منہ سے کہتا ہے اس کو سوچ کر کہے اور پھر  



 
5 

نری زبان سے کو ئی برکت نہیں ہے۔ جب تک دل سے اس کے ساتھ نہ ہو اور اس کے موافق اعمال نہ ہوں وہ نری باتیں    !لیکن اگر طوطے کی طرح بولتا جاتا ہے تو یدرکھو

 اعمال چاہتا ہے۔ اس لیے بار بار یہی  سمجھی جائیں گی جن میں کو ئی خوبی اور برکت نہیں کیونکہ وہ نرا قول ہے خواہ قرآنِ شریف اور استغفار ہی کیوں نہ پڑھتا ہو۔ خدا تعالیٰ

کہ آج ہم نے دن بھر میں قرآن ختم کر لیا ہے۔ لیکن کوئی ان سے  حک دی ہے کہ اعمالِ صالحہ کرو۔ جب تک یہ نہ ہو خدا کے نزدیک نہیں جا سکتے۔ بعض نادان کہتے ہیں  

ااء ا

 

ض
ع
ااء کو بالکل چھوڑدی حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تمام ا

 

ض
ع
ری زبان سے تم نے کام لیا مگر باقی ا ِ

 

س لیے بنا ئے ہیں کہ ان سے کام لیا جاوے۔  پوچھے کہ اس سے کیا فائد ہ ہوا؟ ن

بعض لوگ قرآن کی تلاوت کرتے ہیں اور قرآن اُن پر لعنت کرتا ہے کیونکہ ان کی تلاوت نراقول ہی قول ہوتا ہے اور اس پر عمل   یہی وجہ ہے کہ حدیث میں آی ہے کہ

 ء( 2003۔ ایڈیشن 611صفحہ 3)ملفوظات جلد  نہیں ہوتا۔‘‘

منے رکھتے ہوئے، صرف اور  پس اعمال کی اصلاح صرف ظاہری طور پر علم سے نہیں ہو گی، بلکہ اللہ تعالیٰ اُس وقت اپنے وعدے کے مطابق اصلاح کرتا ہے جب سچائی کو سا

 صرف اللہ تعالیٰ کا خوف سامنے رکھتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے حکموں پر عمل کرنے کی کوشش ہو۔ جیسا کہ  
ں ی
 نے کہا حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی جماعت  مَ

کرتے ہیں۔ کسی علم اور کسی    میں شامل ہونے کے لئے ی اپنی جماعت میں شامل ہونے والوں کی جو نشانی بتائی ہے، وہ یہ ہے کہ وہ قرآنِ کریم کے سات سو حکموں پر عمل

میں سے ہر ایک کو اپنے اعمال کی طرف نظر رکھنے کی ضرورت ہے اور اپنے آپ کو اس تعلیم کے مطابق   پس ہمیں، ہمخاص مقام کے ہونے کا آپ نے ذکر نہیں فرمای۔  

 ڈھالنے کی ضرورت ہے۔ 

لینا ہی اللہ تعالیٰ کا منشاء نہیں۔ وہ تو عمل  پھر آپ فرماتے ہیں کہ: ’’جو شخص اللہ تعالیٰ کی قائم کردہ حدود کے موافق اپنا چال چلن نہیں بنا تا ہے وہ ہنسی کرتا ہے کیونکہ پڑھ  

کرے بلکہ ان جرائم کو کرتا رہے اور رشوت وغیرہ لیتا رہے توایسا شخص جس   چاہتا ہے۔ اگر کو ئی ہرروز تعزیراتِ ہند کی تلاوت تو کرتا رہے مگر ان قوانین کی پابندی نہ

 ہر روز تعزیرات کو پڑھا کرتا ہوں؟ ی اس کو زیدہ سزا ملے گی کہ تو
ں ی
اس ۔   نے باوجود علم کے پھر جرم کیا ہےوقت پکڑا جاوے گا تو کیا اس کا یہ عذر قابل سماعت ہو گا کہ مَ

 ء( 2003۔ ایڈیشن 611صفحہ  3)ملفوظات جلد  سال کی سزا ہو نی چاہئے۔‘‘  لیے ایک سال کی بجائے چار

 
 
 اگر وہ ایسا کرے گا توایک جگہ فرماتے ہیں: ’’غرض نری باتیں کام نہ آئیں گی۔ پس چاہئے کہ انسان پہلے اپنے آپ کو دکھ پہنچائے تا خدا تعالیٰ کو راضی کرے۔    پھر آپ

رْضَِ تعالیٰ اس کی عمر بڑھا دے گا۔ اللہ تعالیٰ کے وعدوں میں تخلّف نہیں ہوتا۔ اس نے جو وعدہ فرمای ہے کہ.اللہ
 
ا
ْ
ال فیَِْ َ

ُّ
ث

ُّ
مْک ی 

 
ف َ اس 

  
الن َ

ُّ
ع
 
ف
ْ
ی ن اَ اَم 

م  
 
یہ (  18۔ )الرعد:  ا

 کہ کو ئی گھوڑا بیل ی گائے، بکر

  

ی اگر مفید ہواور اس سے فائدہ پہنچتا ہو،  بالکل سچ ہے۔ عام طور پر بھی قاعدہ ہے کہ جو چیز نفع رساں ہو اس کو کو ئی ضائع نہیں کرتا۔ یہان

اسی طرح پر جب انسان خدا تعالیٰ کی نظر میں کسی  ۔ س کا آخری علاج ہی ذبح ہےکون ہے جو اس کو ذبح کر ڈال لیکن جب وہ ناکارہ ہو جاتا ہے اور کسی کام نہیں آسکتا تو پھر ا

ں پاک کے موافق اس کو ہلاک کر دیتا  کام کا نہیں رہتا اور اس کے وجود سے کو ئی فائدہ دوسرے لوگوں کو نہیں ہو تا تو پھر اللہ تعالیٰ اس کی پروا نہیں کرتا بلکہ خس کم جہا

 ء( 2003۔ ایڈیشن 611- 612صفحہ 3ظات جلد)ملفو ہے۔‘‘

 پس ہر ایک کو، ہر احمدی کو، ہر عہدیدار کو یہ سوچنا چاہئے کہ  
ں ی
 نے زیدہ سے زیدہ دوسرے کو کس طرح فائدہ پہنچانا ہے اور فائدہ پہنچانا ہی ہر ایک کے پیشِ نظر ہونا  مَ

  ف توجہ ہو اور سچائی پر قائم رہنے چاہئے۔ یہ اعزاز، یہ عہدہ، یہ خدمت کافائدہ تبھی ہے جب دوسرے کو فائدہ پہنچانے کی سوچ ہو، نیک نیتی ہو، اپنے اعمال کی اصلاح کی طر

 والا انسان ہو، تقویٰ پر چلنے والا ہو۔ 

نہ ہو اور ہاتھ پاؤں اور دوسرے فرمای: ’’غرض یہ اچھی طرح ید رکھو کہ نری لاف وگزاف اور زبانی قیل وقال کوئی فائدہ اور اثر نہیں رکھتی جب تک کہ اس کے ساتھ عمل 

ااء سے نیک عمل نہ کئے جاویں۔ جیسے اللہ تعالیٰ نے قرآنِ شریف بھیج کر صحابہؓ سے خد مت لی۔ کیا انہوں نے

 

ض
ع
 صرف اسی قدر کا فی سمجھا تھا کہ قرآن کو زبان سے پڑھ لیا  ا

جو کچھ پای اور خدا تعالیٰ نے ان کی   ی اس پر عمل کر نا ضروری سمجھا تھا؟ انہوں نے تو یہاں تک اطاعت و وفا داری دکھا ئی کہ بکریوں کی طرح ذبح ہو گئے اور پھر انہوں نے

 ء(2003۔ ایڈیشن 612صفحہ 3)ملفوظات جلد ‘جس قدر قدر کی وہ پوشیدہ بات نہیں ہے۔‘ 

 پس یہ اللہ تعالیٰ کی قدر ہے جس کی ہمیں تلاش کرنی چاہئے۔ 

 
 
۔ کو ئی آدمی اپنے گھر کی اچھی  فرماتے ہیں: ’’خدا تعالیٰ کے فضل اور فیضان کو حاصل کرنا چاہتے ہو تو کچھ کر کے دکھا ؤ ورنہ نکمّی شئے کی طرح تم پھینک دئیے جاؤ گے  آپ

 ل سنبھال کر رکھتے ہو۔ لیکن اگر گھرمیں کو ئی چوہا مرا ہوا دکھا ئی دے  چیزوں اور سونے چاندی کو باہر نہیں پھینک دیتا بلکہ ان اشیاء کو اور تمام کار آمد اور قیمتی چیزوں کو سنبھا

ان کے کاروبار میں ایک بر کت رکھ    تو اس کو سب سے پہلے باہر پھینک دوگے۔ اسی طرح پر خدا تعا لیٰ اپنے نیک بندوں کو ہمیشہ عزیزر کھتا ہے۔ ان کی عمر دراز کرتا ہے اور



 
6 

اس کو تباہ کر دیتا ہے۔ اگر چاہتے ہو کہ    دیتا ہے۔ وہ ان کو ضائع نہیں کرتا اور بے عزتی کی موت نہیں مارتا۔ لیکن جو خدا تعالیٰ کی ہدایتوں کی بے حرمتی کرتا ہے اللہ تعالیٰ

بل قدر ٹھہرو۔ جو لوگ خدا سے ڈرتے ہیں اور اس کے حکموں کی  خداتعالیٰ تمہاری قدر کرے تو اس کے واسطے ضروری ہے کہ تم نیک بن جاؤ تا خدا تعالیٰ کے نزدیک قا 

بچتا ر ہے۔ ایسا شخص جہاں   پابندی کرتے ہیں وہ اُن میں اور اُن کے غیروں کے درمیان ایک فرقان رکھ دیتا ہے۔ یہی راز انسان کے برکت پا نے کا ہے کہ وہ بدیوں سے

 ہے۔ وہ غریبوں سے سلوک کرتا ہے، ہمسایوں پر رحم کرتا ہے، شرارت نہیں کرتا، جھوٹے مقدمات نہیں بناتا،  رہے وہ قابل قدر ہو تا ہے کیو نکہ اس سے نیکی پہنچت 

 ء(2003۔ ایڈیشن 612صفحہ 3)ملفوظات جلد جھوٹی گو اہیاں نہیں دیتا، بلکہ دل کو پاک کرتا ہے اور خدا کی طرف مشغول ہو تا ہے اور خدا کا ولی کہلاتا ہے۔‘‘

ا اسُ کے رسول کے حکموں کی کامل  اور  طاعت کرنے وال ہوں۔ اللہ تعالیٰ  اللہ تعالیٰ ہمیں تقویٰ کی راہوں پر چلتے ہوئے سچائی پر قائم رہنے والا بنائے۔ ہم اللہ تعالیٰ 

وہ اعمال سرزد ہوں جو اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول ہوں۔ اللہ تعالیٰ کے فضلوں کو ہم جذب کرنے وال ہوں۔   ہمارے گناہوں کی پردہ پوشی فرمائے۔ ہمیشہ ہمارے سے 

ل بھی ہوں اور آپ  تعالیٰ نے جس مقصد کے لئے اس زمانے میں حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام کو بھیجا ہے، ہم حقیقت میں اُس مقصد کو حاصل کرنے وا .اللہ

 آمین( )رہے۔ کے مددگار بھی ہوں اور اللہ تعالیٰ کے پیار کی نظر ہمیشہ ہم پر 

 

 ضضضض 

 


