
 
1 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں فرماتا ہے :  

حۡسُورًۡا
َ وۡمًا م 

ُ
عُدَ مَل

ۡ
تَق
َ
بَسۡطِ ف

ۡ
َ ال ل 

ُ
ہَا ک

ۡ
بۡسُط

َ
 وَلاَ ت

َ
قِک

ُ
 اِلیٰ عُن

ً
ۃ
َ
وۡل
ُ
ل
ۡ
 مَغ

َ
جۡعَلۡ یدََک

َ
 (  30) بنی اسرائیل: وَلاَ ت

و ملامت
ُ

 

ت کا پُورا کھول دے کہ اس کے نتیجہ میں  اسُے پُورے  نہ ہی  اور  ے ہوئے گردن سے نہ لگالے 

 

ت
 
چ

 

 ھی ٹ

ب

ی )بخل کے ساتھ( 

ھ

 

ٹ
ُ
م

اپنی  زدہ ہو کر    اور  )اور( حسرت  زدہ 

 رہے۔ .بیٹھ

ہ  راز  کے  محبت  بتائیں  تمھیں   آؤ 

ہ  ساز  خوابیدہ  کے  روح  ھا ری 

م

 

ب

 چھیڑیں 

وہ پیش  پیش  رہے  ہیں  میں  عشق   میدان 

ہ  ایاز  جب  بنے  وہ،  گئے  بن   محمود 

 

میں ایک گاڑیوں سے نکلنے والے دھویں کی پلوشن ہے بالعموم ڈیزل کی گاڑیوں کی وجہ سے پھیلنے والی پلوشن  ۔ا سے ہ    نمختلف  پلوشن سے دوچار ہے۔ اُجن  س وقت دنیا  ا  

روک تھام کے لئے ہر طرف سے کوششیں ہو رہی ہیں ۔ گاڑیاں بنانے والی کمپنیاں دوست ماحول گاڑیاں متعارف کروا رہی    ماحول کی آلودگی کا نام دے سکتے ہیں ۔ جس کے

ریڈ گاڑیاں اور گیس سے چلنے والی گاڑیاں۔ دوسری طرف دنیا کے   
 

 

میں تبدیل   Zonesعلاقوں کو ایسے  ممالک نے اپنے بعض Civilizedہیں جیسے الیکٹرک گاڑیاں ، ہائ

 جہاں مخصوص  ہے کردیا  

 

رز متعارف کروا رکھے ہیں جن کا داخلہ ا س   یا ماڈل  س 

 

سے قبل کی گاڑیوں کا داخلہ ممنوع قرار دے دیا گیا ۔ بعض ممالک نے مختلف رنگوں کے اسٹ

و    ULEZاردگرد کے علاقے کو    علاقے میں ممنوع ہے یا جائز ہے۔ یہاں برطانیہ میں کچھ عرصہ سے لندن شہر اور اُس کے ر)ت ُ

 

  
( کا نام دے کر تمام ایسی گاڑیوں پر  پابندی ل

ف ہے    ULEZء کے ماڈل سے پہلے کی گاڑیاں ہیں اور رفتہ رفتہ اس  2016لگا دی گئی جو  
فّ

 

چ
م

ولیز  ا س زون    کا۔    Ultra low emission zoneکے دائرہ کو بڑھایا گیا ۔ ت ُ

گا۔ ا س کا ایک فائدہ   ہو ہوگی وہ کیمرہ کی زد میں آتے ہی سزاوار قرار پائے گی اور اسُے جرمانہ ادا کرنا  appearمیں جو بھی ایسی گاڑی داخل ہوگی یا ا س زون کی کسی سڑک پر 

۔ دوسری طرف لوگ پلوشن فری گاڑیوں کی طرف آرہے ہیں ۔ جس سے فضائی   اُس کی انکم میں اضافہ ہورہا ہے  آلودگی میں کمی آرہی ہے۔ بعض  حکومت کو ہے کہ 

 ہے ۔ ممکن ہے بعض ممالک میں مختلف ناموں سے یہ سسٹم موجود ہو۔  تاذریعہ ا س آلودگی کو کنٹرول کیا جاکے   Speed Limitمقامات پر 

و ریہ ت ُ

 

  
ول ر سسٹم یا ت ُ

 

  
فریقہ کی کسی ریموٹ ایریا  زون ہر انسانی زندگی اور ہر انسانی بدن میں موجود ہے۔ ا س کا دائرہ کار دنیا میں بسنے والے ہر انسان تک پھیلا ہوا ہے خواہ وہ ال

 مذہب ہونے کی دلیل بھی ہے ۔    عالمگیرمیں ہی کیوں نہ رہتا ہو۔ یہ ایک اسلام کے

ہے ۔    نے روایت کی  ی اور صحیح مسلم دونوں صحیحینہو گا جو صحیح بخار   لینا   سہارا  انسانی زندگی یا انسانی معاشرہ پر اس مضمون کے اطلاق کو سمجھنے کےلئے ہمیں ایک حدیث کا 

 آپ کے سامنے رکھ
  
 مطالب ہمارے سامنے آئیں۔ اصل  اور پڑھ کر سُن۔  تاکہ دونوں کے معانی  دیتا ہوں  دونوں کے تراجم مَ

  بیان کرتے ہیں کہ   ؓحضرت نعمان بن بشیر
  
ان دونوں کے    نے  مَ اور  اور حرام بھی ظاہر ہے   نے فرمایا حلال بھی ظاہر ہے 

ؐ
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا۔ آپ رسول 

س نے اپنے دین اور اپنی آبرو کو محفوظ رکھنے کے لئے پوری احتیاط سے کام  اُدرمیان شبہ والی کچھ باتیں ہیں ۔ اکثر لوگ انہیں نہیں جانتے ۔ پس جو ا ن مشتبہ باتوں سے بچا،  

کھ کے آس پاس چرا   پڑا    لیا اور جوا ن مشتبہ امور میں جا
 
کھ    ! پڑے ۔ دیکھو  جاڑ  س میں ریوا  رہا ہے۔ قریب ہے کہ    تو وہ اس چرواہے کی مانند ہے جو اپنا ریوڑ ر

 
ہر بادشاہ کی ایک ر

کھ اس کی زمین میں اس کی حرام کی ہوئی باتیں ہیں ۔ خبردار! جسم میں گوشت کا  
 
ٹکڑا ہے۔ اگر وہ ٹھیک ہے تو سارا جسم ٹھیک رہتا ہے  ایک  ہوتی ہے۔ خیال رکھنا کہ اللہ کی ر

 ( 52 بخاری کتاب الایمان باب فضل  استبر الدینہ)۔۔۔۔     اور اگر وہ بگڑ جائے توسارا جسم بگڑ جاتا ہے اور سنو! وہ دل ہے ۔  

 
 911۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانیہ ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

ULEZ  انسانی زندگیاور 

 

اخلاقیاتبت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

 ہے اور نعمانؓ اپنی دونوں انگلیاں اپنے دونوں کانوں تک لے گئے اور کہا کہ  ہی مروی    حضرت نعمان بن بشیرؓ سےدوسری روایت بھی  
  
 نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  مَ

 شبہات  سنا ہے کہ حلال )بھی( واضح ہے اور حرام )بھی( واضح ہے اوران دونوں کے درمیان مشتبہ باتیں ہیں جنہیں اکثر لوگ نہیں جانتے ۔ پس جو شخص  ہوئے   کو فرماتے

س چرواہے کی طرح جو کسی محفوظ علاقہ کے گرد )جانور( چراتا ہے بعید نہیں  اُسے بچا اس نے اپنے دین اور عزت کو بچا لیا اور جو شبہات میں پڑ گیا وہ حرام میں داخل ہوگیا ۔ 

کی حرام کی ہوئی چیزیں ہیں ۔ سنو! جسم    کہ وہ )جانور( اس )چراگاہ( کے اندر چرنے لگ جائے ۔ خبردار ہر بادشاہ کا ایک ممنوعہ علاقہ ہوتا ہے اورسنو! اللہ کا ممنوعہ علاقہ اس

 ۔  صحیح ہو تو سارا جسم صحیح ہوگا ۔اگر وہ خراب ہو جائے تو سارا جسم خراب ہوگا اور سنو وہ دل ہے میں ایک لوتھڑا ہے اگر وہ 

   (2982مسلم کتاب المساقاۃ باب اخذ الحلال و ترک الشبہاۃ)

کھ یا چراہ گاہ اور نمبر  1ا ن دونوں احادیث میں دو الگ الگ مضمون ابُھر رہے ہیں جن کا میرے آج کے موضوع سے بہت گہرا تعلق ہے۔ نمبر  
 
۔  ۔انسانی دل  2۔ بادشاہ کی ر

و ردونوں مثالیں انسانی زندگی کے ت ُ

 

  
کا نام بھی دے سکتے ہیں۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم  مشتبہات  مات یا محرّ پر اطلاق پاتی ہیں۔ جہاں تک پہلی مثال کا تعلق ہے ۔ اس کو ہ  ل

کھ ، چراہ گاہ یا ممنوعہ علاقہ ہوتا ہے ۔ اگر کوئی ا س کے بارڈر کے قریب قریب خود    ہر سربراہ  ،  خوب فرمایا ہے کہ ہر بادشاہ کی    نے کیا 
 
مملکت کی، ہر پیراماؤنٹ چیف کی ایک ر

راتے ہوئے اس بارڈر کے قریب لے جائے گا تو ممکن ہے کہ وہ غلطی سے بادشاہ کے ممنوعہ علاقہ میں   جو مشکلات کا پیش  داخل ہو جائے  کو لے جائے گا یا اپنے جانوروں کو چ  

 سرحدوں کے قریب قریب رہنے والے یا سفر کرنے والے غلطی سے ساتھ کے ملک میں داخل ہو کر مشکلا سکتا ہے۔    ہوخیمہ  
ُ
ت  یہ ایسے ہی ہے جیسے بعض اوقات کسی مُلک

تے ہیں جنہیں شبہات کا نام دیا جاکا شکار ہوجاتے ہیں ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حرام اشیاء کا بھی ایک بارڈر ہے اُس کے قریب جانے والے اُس میں داخل ہو

 گیا ہے ۔  

و رانسانی ت ُ

 

  
کھ ہے ۔ حلال و حرام واضح کردل

 
  کی بھی ایک ر

 

 کھول کر بیان کرد  گئے ہیں ۔ اخلاق  حسنہ اور اخلاق  سیئہ    ی 

 

کھ میں حرام چیزوں کا   ی 
 
گئے ہیں۔ انسانی زندگی کی ر

ور رہنے کی تاکید ہے کہ ایسی جگہوں پر جاب کرنے کی   
ُ
ا سی لئے حرام جانوروں سے اتنا د اور ایسی  بھی  کیا کام ؟  اجازت نہیں جہاں سؤر اور شراب وغیرہ کا کاروبار ہوتا ہو 

واخلاق سیئہ   وغیرہ کی بھی ممانعت ہے۔     کیک یا  کی معمولی مقدار سے بنائے جانے والے بسک   یا جیلاٹن  حرام چیزوں کی چربی رکو ا س ت ُ

 

  
 میں داخل ہونے کی اجازت نہیں ۔ ل

 چند ایک مثالیں دیتا ہوں جن کواپنی زندگیوں کا حصّہ بنانے کا جرما
  
نہ ہر اسُ انسان کو بھگتنا پڑتا ہے جو ا س پر  یہ انسانی زندگی کےماحول کو آلودہ کرنے کا باعث ہوتا ہے ۔ مَ

کھ میں،
 
اُس کا نظام زندگی ڈسٹرب ہوگا ۔ حدِّ اعتدال سے نکل جائے گا ۔ جس کا    عمل پیرا ہوتا ہے۔ جیسے غصّہ کو انسان اگراپنی ر اپنی حدود میں آنے کی اجازت دے گا 

سے پوچھا کہ کُفر کے کہ کسی نے حضرت عمرؓ  لکھا ہے    اخلاق کی صورت میں بھی نکلے گا ۔  بَد  میں اسُے بھگتنا پڑے گا ۔ ا س کا بَد نتیجہ    رتنقصان یا جرمانہ صحت کی خرابی کی صو

 بڑے غصّہ والے تھ 

ُ

 

 پر لگ گیا ہے۔  فرمایا۔ غصّہ تو اب بھی وہی ہے مگر پہلے ا س کا استعمال بےجا تھا اب ٹھکانہ ۔ اب غصّہ کا کیا حال ہے؟ وقت ت

 (  317صفحہ   2) ملفوظات جلد 

و ت ُ رانسانی زندگی کے 

 

  
  کے لئے ایک بَد ل

ُ

 

خ

اور فرمایا تم جھوٹ سے بچو یقیناً   ق جھوٹ سے اجتناب ہے۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ا سے سب سے بڑا گناہ قرار دیا ہے 

ل

 جھوٹ گناہوں کی طرف لے جاتا ہے اور گناہ آگ کی طرف لے جاتا ہے۔ 

 ( مسلم کتاب الصلہ والبر  ) 

ر میں صرف پلوشن فری گاڑیوں کی ہی اجازت نہیں ہوتی ۔ انہیں  

 

  
ول ر میں بھی مدنظر رکھنی ہوتی    ایک مخصوص رفتار میں گاڑی کوت ُ

 

  
ول چلانا بھی ہوتا ہے۔ یہی حدّ انسانی ت ُ

 ال کو نصف معیشت قرار دیا۔  ہے۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے زندگی میں میانہ روی اور متوازن زندگی کی تلقین فرمائی ہے ۔ بلکہ اخراجات میں میانہ روی اور اعتد

 نے عرض  حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ میرے پاس ایک عورت بیٹھی ہوئی تھی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور پوچھا کہ یہ کون عور 
  
ت ہے ۔ مَ

دت واجب ہے  عبا تم پر اسی قدر ۔ یا یہ فلاں ہے جو اس قدر عبادت  اور ذکر  الٰہی میں مشغول رہتی ہے کہ سوتی بھی نہیں ۔ یہ سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما۔ کی

 اور اُکتا جاؤ گے اور اللہ تعالیٰ نہیں اکُتائے گا ۔ اللہ تعالیٰ کو وہی عمل پسند ہے جس پر میانہ روی  کے ساتھ مداومت ہو ۔  کی قسم!تم تھک  اجتنی تم میں طاقت ہے ۔ خد

 ( 779حدیث نمبر   حدیقۃ الصالحین)  

 



 
3 

نے فرمایا اخراجات میں میانہ روی اور اعتدال نصف معیشت ہے اور لوگوں سے محبت سے پیش آنا    حضرت عبداللہ بن عمرؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

 نصف عقل ہے اور سوال کو بہتر رنگ میں پیش کرنا نصف علم ہے۔ 

 (  6568۔   شعب الایمان الثانی والا ربعون من شعب الایمان وھو باب الاقتصادہ فی النفقۃ و تحریم اکل المال الباطل) 

ر کسی بد 

 

  
ول  الغرض انسانی ت ُ

ُ

 

خ

ق کو اپنے اندر آنے کی اجازت نہیں دیتا ۔ ا ن سے پرہیز چاہئے ۔ یہی وہ بد 

ل

 
ُ

 

خ

ق ہیں جو انسانی معاشرہ میں پلوشن پھیلانے کا موجب ہوتے ہیں۔ 

ل

 

 جاتے سڑکوں کے کناروں پر نصب کئے  نوٹ کرنے کے لئے  گاڑیوں کی رفتار اور ڈرائیور و سواریوں کی حرکات و سکنات  اوپر ہ کیمرے کا ذکر کر آئے ہیں جو سڑکوں پر  

کیمرے نصب  دکھائی نہ دینے والے کے اندر اور باہر اللہ تعالیٰ نے  اسُ طریق پر اپنی زندگی رواں دواں رکھنے کے لئے ن کی دیکھ بھال اور اسُ کو اسلامی انساہیں۔ ا سی طرح 

کھ کی بات ہوئی ہے۔ بادشاہ کی شان کے خلاف کوئی باسی غلط بات یا حرکت کرے تو در  جن سے اپنے آپ کو بچانا ضروری ہے۔ کر رکھے ہیں 
 
باری بلند  ا سی طرح بادشاہ کے ر

اُس کو حدود میں    “حدِّ ادب ”آواز سے   اور آداب کو مدنظر رکھنے کی طرف توجہ دلا رہا ہوتا ہے۔  کہہ کر  و اندرونی  بعینہٖ  رہنے  ر  زندگی کے بیرونی 

 

  
ول یہ کیمرے  کے لئے  ت ُ

     ہمیں قانون کے اندر رہنے کی تلقین کر رہے ہوتے ہیں۔ کی آوازیں بلند کر کے  “ادب حدِّ”

تو   “دل  ”اوپر بیان کی گئی بنیادی حدیث میں دوسری چیز   وہ ٹھیک ہے  اگر  کا ایک ٹکڑا ہے  کے بارے بیان ہوئی ہے ۔ لکھا ہے کہ حضورؐ نے فرمایا۔ جسم کے اندر گوشت 

وسارا  ر پر اپلائی کیا جاسکتا ہے۔ جس  جسم ٹھیک رہتا ہے اور اگر وہ بگڑ جائے تو سارا جسم بگڑ جاتا ہےوہ دل ہے ۔ ا س مثال کو پوری آب و تاب کے ساتھ انسانی زندگی کے ت ُ

 

  
ل

ر قرار دیا ہےا سی طرح انسا

 

  
ول اور اسُ کے ارد گرد والے حصّہ کو ت ُ و اندرونی  طرح برطانیہ نے اپنے درمیانی حصہ دل  اُس کو بیرونی  اور  ن کے درمیانی حصّے دل کی حفاظت 

ر  

 

  
ول ہے۔ روحانی اور دینی معنوں میں بھی ا س عضو کو پلوشن و آلودگی سے بچا کر رکھنے کا حکم ہے۔ دل کی صفائی ستھرائی کا خدا کا مقرر کردہ نظام اپنی ذات میں انسانی زندگی کا ت ُ

ور رہنے کی تلقین ملتی ہے۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جنت میں وہ  سیئہ     اخلاق  اخلاق حسنہ کو اپنانے اور ہر قسم کے    پاک و صاف رکھنے کے لئے تمام
ُ
سے د

ر میں شامل ہے جس سے بچنے کی 

 

  
ول ت ُ انسانی زندگی کے  و غرور  ذرہ بھر بھی تکبّر ہے گویا تکبّر  دل میں  داخل نہیں ہوگا جس کے  یہ پلوشن    شخص ہرگز  تلقین ہے کیونکہ 

 ہے۔  پھیلاتا

 نہ بڑھاؤ اور نہ ایک دوسرے  حضرت ابو ہریرہؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم ایک دوسرے سے حسد نہ کرو اور دھوکہ دینے کے لئے قیمت

خی کرو اور تم میں سے کوئی کسی کے سودے پر سودا نہ کرے اور اللہ کے
ُ
بندے بھائی بھائی بن جاؤ۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے   سے بغض رکھو نہ ہی ایک دوسرے سے بے ر

 نے اپنے سینے کی طرف اشا
ؐ
رہ کرتے ہوئے تین مرتبہ فرمایا تقویٰ  نہ تو وہ اس پر ظلم کرتا ہے اور نہ ہی اسے بے یارو مددگار چھوڑتا ہے نہ ہی اس کی تحقیر کرتا ہے۔ اور آپ

 اپنے مسلمان بھائی کی تحقیر کرے۔ ہر مسلمان کا خون اس کا مال ، اور اس کی عزّت دوسرے مسلمان پر حرام ہے۔  یہاں ہے۔ آدمی کےلئے یہی شرّ کافی ہے کہ وہ 

 ( 4636۔مسلم کتاب البر والصلۃ باب تحریم قلم المسلم و خذلہ و احتقارہ)

  
  
حصّہ کو  خری  جو بظاہر ا س مضمون پر اطلاق نہیں پاتا لیکن ا س ارشاد کے آ  کا ایک ارشاد آپ کے سامنے رکھنا چاہتا ہوں    حضرت خلیفۃ المسیح الخامس ایدہ اللہ تعالیٰاب مَ

 فرماتے ہیں :  مدنظر رکھ کر تفصیلی ارشاد پیش ہے ۔ آپ

و لیکن حد سے تجاوزنہ کرو۔ ایک تو اس کا یہ مطلب ہے کہ کیونکہ خوراک کا بھی’’

 

 
 
اور پ اور لباس تقویٰ کے ذکر کے بعد فرمایا کہ کھاؤ  اثر پڑتا ہے  زینت   انسانی ذہن پر 

لحاظ سے تمہارے سے کوئی ایسا فعل سرزد نہ ہو جو تمہیں    طبیعت پر اثر پڑتا ہے۔ خیالات میں سوچوں پر اثر پڑتا ہے اس لئے پاکیزہ، صاف اور حلال غذا کھاؤتاکہ کسی بھی 

لیٰ نے روکا ہے ان کے تقویٰ سے دور لے جانے والا ہو۔ جن چیزوں کے کھانے سے اللہ تعالیٰ نے روکا ہے ان کے کھانے سے رک جاؤ۔ جن چیزوں کے پینے سے اللہ تعا

و گے تو اللہ تعالیٰ کی حدود سے تجاوز کرو گے۔  پینے سے رک جاؤ۔ کیونکہ ان کا کھانا اور پینا اس حکم کے تحت

 

 
 
 ناجائز ہے۔ اگر کھاؤ پ

ہے اور بہت سے عوامل بھی    اسراف کا ایک مطلب گھن لگنا بھی ہے۔ آج کل دیکھ لیں بہت سی بیماریاں جو پیدا ہو رہی ہیں اس خوراک کی وجہ سے پیدا ہو رہی ہیں۔ ٹھیک

میں جبکہ انسان بہت زیادہ تن آسان ہو گیا ہے سستی    ہیں لیکن جب علاج ہو رہا ہو تو ڈاکٹروں کی تان دوائیوں کے علاوہ خوراک پہ بعض دفعہ آ کے ٹوٹتی ہے اور اس زمانے

زیادہ کھانے والے لوگ ہیں ان    اور آرام کی اتنی زیادہ عادت پڑ گئی ہے یہ خوراک ہی ہے جو کئی بیماریاں پیدا کرتی ہے۔ یہاں یورپ میں بھی کہتے ہیں کہ جوبرگر وغیرہ

نے والے بچوں کو کہتے ہیں کہ زیادہ چاکلیٹ نہ کھاؤ دانت خراب ہو جاتے ہیں، کیڑا لگ جاتا ہے اور جب انسان پہ  کوانتڑیوں کی بعض بیماریاں ہو جاتی ہیں۔ پھر چاکلیٹ کھا

 بیماریاں آ جائیں تو پھر یکسوئی سے عبادت بھی نہیں ہو سکتی۔ اس لئے حکم ہے کہ مومن کو بھوک چھوڑ کر اور اعتدال سے کھانا چاہئے۔ 



 
4 

ان کا بھی اسی وجہ سے مذہب  پھر اللہ تعالیٰ کے حکموں کو نظر انداز کرتے ہوئے بعض دوسری چیزیں مثلاً شراب وغیرہ اور دوسری نشہ آور چیزیں جو استعمال کرتے ہیں  

وز نہ کرو ورنہ ایسی قباحتیں پیدا ہوں گی، ایسی حالت پیدا  سے کوئی تعلق نہیں رہتا۔ اللہ تعالیٰ سے بھی دور چلے جاتے ہیں۔ تو اس لئے فرمایا کہ کھانے پینے میں حدود سے تجا

 ہو گی، ایسی تکلیفیں ہوں گی جو گھن کی طرح تمہاری صحت کو کھا لیں گی اور نیکیوں، عبادتوں سے محروم ہو جاؤ گے۔ 

 :حضرت اقدس مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں کہ

 کہ انسان کے کھانے واضح ہو کہ قرآن شریف کے رو سے انسان کی طبعی حالتوں کو اس کی اخلاقی اور روحانی حالتوں سے نہایت ہی شدید تعلقات واقع ہیں۔ یہاں تک ’’

کے موافق کام لیا جائے تو جیسا کہ نمک کی کان میں  پینے کے طریقے بھی انسان کی اخلاقی اور روحانی حالتوں پر اثر کرتے ہیں اور اگر ان طبعی حالتوں سے شریعت کی ہدایتوں  

ایسا ہی یہ تمام حالتیں اخلاقی ہی ہو جاتی ہیں اور روحانیت پر نہایت گہرا اثر کرتی ہیں۔ اسی واسطے قرآن شریف نے تمام عبادات اور ۔  پڑ کر ہر ایک چیز نمک ہی ہو جاتی ہے

 کے وقت یہی فلاسفی غور کرنےاندرونی پاکیزگی کی اغراض اور خشوع خضوع کے مقاصد میں جسمانی طہارتوں اور جسمانی آداب اور جسمانی تعدیل کو بہت ملحوظ رکھا ہے اور 

 مگر ہماری روحانی حالتوں پر ضرور  نہایت صحیح معلوم ہوتی ہے کہ جسمانی اوضاع کا روح پر بہت قوی اثرہے۔ جیسا کہ ہ دیکھتے ہیں کہ ہمارے طبعی افعال گو بظاہر جسمانی ہیں 

بھار  اُ  کر اور چھاتی کو جسمانی سجدہ بھی روح میں خشوع اور عاجزی کی حالت پیدا کر تا ہے۔ اس کے مقابل پر ہ یہ بھی دیکھتے ہیں کہ جب ہ گردن کو اونچی کھینچ ۔ان کا اثر ہے 

بے شک جسمانی اوضاع کا روحانی  کر چلیں تو یہ وضع رفتار ہ میں ایک قسم کا تکبر اور خود بینی پیدا کرتی ہے۔ تو ان نمونوں سے پورے انکشاف کے ساتھ کھل جاتا ہے کہ  

 ۔ حالتوں پر اثر ہے

کہ جو لوگ کبھی گوشت نہیں کھاتے،    ایسا ہی تجربہ ہ پر ظاہر کرتا ہے کہ طرح طرح کی غذاؤں کا بھی دماغی اور دلی قوتوں پر ضرور اثر ہے۔ مثلاً ذرا غور سے دیکھنا چاہئے

اور قابل تعریف قوت کو کھو بیٹھتے ہیں۔ اس کی شہادت خدا  رفتہ رفتہ ان کی شجاعت کی قوت کم ہو جاتی ہے۔ یہاں تک کہ نہایت دل کے کمزور ہوجاتے ہیں اور ایک خداداد 

ایک گوشت خور جانور    کے قانون قدرت سے اس طرح پر بھی ملتی ہے کہ چارپایوں میں سے جس قدر گھاس خور جانور ہیں کوئی بھی ان میں سے وہ شجاعت نہیں رکھتا جو

 کیا شک ہے کہ اخلاق پر غذاؤں کا اثر ہے۔ ہاں جو لوگ دن رات گوشت خوری پر زور دیتے ہیں اور رکھتا ہے۔ پرندوں میں بھی یہی بات مشاہدہ ہوتی ہے۔ پس اس میں

ق میں کم ہو جاتے ہیں۔ اور میانہ روش کو اختیار کرنے والے  

ل ُ

 

خ

ق کے وارث ہوتے ہیں۔  نباتاتی غذاؤں سے بہت ہی کم حصہ رکھتے ہیں وہ بھی حلم اور انکسار کے 

ل ُ

 

خ

دونوں 

واْ {لحاظ سے خدائے تعالیٰ قرآن شریف میں فرماتا ہےاسی حکمت کے  
ُ
سْرِف

ُ
وَلاَت رَبوُْا 

ْ
وْاوَاش

ُ
ل
ُ
( یعنی گوشت بھی کھاؤ اور دوسری چیزیں بھی کھاؤ مگر کسی  32: الاعراف  )    }ک

اور اعمال کا روح پر اثر پڑتا ہے ایسا ہی   چیز کی حد سے زیادہ کثرت نہ کرو تا اس کا اخلاقی حالت پر بداثر نہ پڑے اور تا یہ کثرت مضر صحت بھی نہ ہو اور جیسا کہ جسمانی افعال

 ‘‘  ۔ ہے۔ جس شخص کو کوئی غم پہنچے آخر وہ چشم پُرآب ہو جاتا ہے اور جس کو خوشی ہو آخر وہ تبسم کرتا ہےکبھی روح کا اثر بھی جسم پر جا پڑتا

 ( 321۔ 319سفی، روحانی خزائن صفحہ اسلامی اصول کی فلا  (

گا تو ظاہر ہے اللہ تعالیٰ کے حکموں کی تو جیسا کہ حضرت اقدس مسیح موعود علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا کہ خوراک کا اخلاق پر بھی اثر پڑتا ہے اور جب اخلاق پر بداثر پڑے   

ا  عبادتوں پر بھی اثر پڑے گا اور پھر فرمایا کہ جسمانی وضع قطع  ً

 

 ت
 چ
ٹ

 

ی

 

ن

کا اخلاق پر اثر پڑتا ہے۔ جو حالتیں انسان اپنی بناتا ہے تو جب انسان کی وضع قطع پیروی بھی متاثر ہو گی اور 

 ہی سمجھے گا، اس گردن اکڑانے کو ہی سمجھے گا، ایسی ہو جس سے تکبر جھلکتا ہو، تکبر کا اظہار ہوتا ہو جیسا کہ فرمایا کہ گردن اکڑا کے چلنے والا انسان تو پھر اپنی زینت اس تکبر کو

 کے دکھاوے کے لئے مسجد ر عاجزی اس میں پیدا نہیں ہو سکتی۔ اور جب یہ چیزیں پیدا نہیں ہوں گی تو اللہ تعالیٰ کی عبادت کی طرف بھی توجہ نہیں ہو گی۔ اگر دنیاخشیت او

 جو لوگ بعض دفعہ اعتراض کرتے ہیں کہ مسجد کی زینت کا، میں نمازوں کے لئے کبھی آ بھی جائے تو وہ دنیا کمانے کے لئے ہو گا نہ کہ اللہ تعالیٰ کے تقویٰ کی وجہ سے۔ پس یہ

 ہیں۔ ان لوگوں کی کم فہمی ہے اللہ تعالیٰ کے  تقویٰ کا کھانے پینے سے کیا تعلق ہے اس میں یہ واضح ہو گیا کہ کھانا پینا بھی اخلاق پہ اثر ڈالتا ہے اور اخلاق عبادتوں پہ اثر ڈالتے

 ف کا مطلب فضول خرچی کرنا بھی ہے، کسی کام سے غافل ہونا بھی ہے، کام کو بھلا دینا بھی ہے۔ تو کھانے پینے سے مراد صرف کھانا پینا ہی ہر حکم میں بڑی حکمتیں ہیں۔ اسرا



 
5 

 نے تمہیں مہیا کی ہیں  نہیں بلکہ دنیا کی تمام آسائشوں، سہولتوں کا استعمال، اللہ تعالیٰ نے جونعمتیں عطا فرمائی ہیں ان کا استعمال ہے۔ تو اللہ تعالیٰ فر
  
ماتا ہے کہ یہ جو نعمتیں مَ

کرو۔ کھاؤ، جو نعمتیں تمہاری سہولت کے لئے اور تمہاری خدمت کے لئے تمہیں    ان کا استعمال کرو، جو چیزیں تمہارے لئے حلال ہیں، پاک ہیں، طیب ہیں، ان کو استعمال

کی تلاش میں رہو اور عبادتوں سے غافل   عطا کی ہیں ان کا استعمال کرو۔ لیکن ان کی بھی کچھ حدود ہیں۔ اتنا تجاوز نہ کر جاؤ اور اس حد تک نہ چلے جاؤ کہ ہر وقت انہیں چیزوں

 ‘‘ اچھی کار، اچھا گھر اور باقی سہولتیں تمہارے آرام و آسائش کے لئے ہیں اور یہ چیزیں تمہاری زینت میں بھی اضافہ کرتی ہیں۔  ہو جاؤ۔ ایک اچھی سواری،

 ء (  2005 نومبر 11)خطبہ جمعہ 

 

 ( تحریر: فرخ شاد۔ برطانیہ)

 

 ضضضض 

 


