
 
1 

 

 

 

 

 

 

  فرماتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں

ذِ 
َّ  
 ال
َّ زُلاً ۙ نَّ ی  اِن 

ُ
و سِ ن دَّ فِر 

 
تُ ال

ٰ 
ن ہُم  جَّ

َّ
ت  ل

َّ
ان
َّ
لِحٰتِ ک

وا الص ٰ
ُ
و ا وَّعَّمِل

ُ
ن لِدِ  اٰمَّ

ٰ
ای  فِ   نَّ ی  خ َّا  ہَّ و نَّ یَّ ل

ُ
غ ا حِوَّلاً  ب  ہَّ

 
 (109-108:)الکہف عَّن

  ان سے جدا ہونا نہی   ۔ کبھ رہنے والے ہی   ان میں  وہ ہمیشہ  ۔ہی   جنتی   کے طور پر فردوس کی  اعمال بجا لائے ان کے لئے مہمانی  لائے اور نیک  ن یماوہ لوگ جو ا  یقیناًکہ  

 گے۔ چاہی 

بھی   جہنم  بھی  جنت  ہے  بنتی  زندگی  سے   عمل 

ہے   ناری  نہ  ہے  نوری  نہ  میں  فطرت  اپنی  خاکی   یہ 

 

اسُ کی انسانیت کے   ! مجھے آج ایک دفعہ پھر ایک اور زاویہ سے انسان کی حقیقت، اصلیت ، اُس کی اہمیت اور دوسری مخلوق پر فضیلت بیان کرنے کے ساتھ ساتھسامعی 

 نے رکھا ہے ۔ کِرناطے اُس کے اعلیٰ و ارفع 
ں ی
 “دار اسِ کا کِر انسان اور ”دار پر اختصار سے روشنی ڈالنی ہے اور تقریر کا عنوان مَ

 

 ہی۔ دنیا میں اللہ کی مخلوق  کِر ہردو الفاظ یعنی انسان اور  عنوان کے  
ِ
دو حصوں میں  تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ انسان اور      کودار لغات میں معنوی اعتبار سے بہت اہمیت کے حامِ

حیوان کا لفظ بولا جاتا ہے جو نادان، بھی  حیوان۔ حیوانات میں مویشی ، چوپائے، چرند پرند ، کیڑےمکوڑے اور حشرات الارض آجاتے ہی اور اصطلاحاً ایسے انسان کے لئے  

سے آراستہ ہو یعنی مہذّب اور آدمیت رکھنے والا   اور اوصاف  ہی جومحبت رکھنے والا ہو اور اخلاق  کہتے جبکہ انسان ، آدمی اور بشر کو  ۔بے وقوف ، بے سلیقہ ، بدتمیز اور گنوارہو

نے انسان کے لفظ کے حوالہ سے فرمایا  انسان ۔ انسانیت اسِی سے ماخوذ ہے جس کے معنی ایسی آدمیت جو باتمیز ، باشعور اورعقل رکھنے والی ہو ۔ حضرت مسیح موعود علیہ السلام

 فرماتے ہی:دو  دو اُنس یعنی  اندر  ہے کہ یہ لفظ دراصل انُسان تھا یعنی جواپنے
ؑ
ل اپنے خالقِ حقیقی سے محبت اور دوسرے انسانیت سے محبت ۔ آپ

ّ
 محبتیں لئے ہوئے ہو او

قید  ” گناہ  بے  ایک محض  کئی  کہ  ہے  جاتا  دیکھا  میں  نیا 
ُ
د سے۔  الٰہی  مخلوق  دوم  ۔  سے  الٰہی  احکام  انُس  ایک  ہی۔  انُس  دو  میں  انِسان(   ( ظالمانہ  اسِ  اور  ہی  ہوجاتے   

ہ نہی چاہتے اور شریعت میں اندازیوں کا نشانہ بنتے ہی مگر اس کا باعث یہ ہوتا ہے کہ وہ خداتعالیٰ کے احکام کی پوری پرواہ نہی کرتے اور دعاؤں سے اس کی پنا.دست

لیٰ بھی انُ سے لااُبالی کا معاملہ کرتا ہے ورنہ انِ کا خداتعالیٰ سےسچا تعلق ہوتا تو ہرگز ممکن نہ تھا کہ وہ اپنے دوست  ہے کہ خداتعا نتیجہ یہ ہوتا ہی ۔ جس کا بالکل لاپروہ ہوتے 

 “کو دشمنوں کےہاتھوں میں یوں چھوڑتے ۔ 

 ( 130-129صفحہ  8)ملفوظات جلد 

 ! جہاں تک کاف کی زیر کے ساتھ کِردار کے لغوی معنوں کا تعلق ہے۔ اسِ کے معنی  سامعی 
ی

 

خ
، رو  ، کام  ، عادت ، چال چلن ، طور طریق   

 

   یّہصلت
ی
ر  ، ش، برتاؤ 
ی
اور رنگ    و

ٹ و ملمع سازی شامل ہوتی ہے  ڈھنگ کے ہی۔ جن سے انسان کی پہچان بن سکے۔ یہ یاد رہے کہ اداکاری اور کِردار میں فرق ہے ۔ اداکاری میں بناوٹ، رکھ رکھاؤ  اور جھو

 جبکہ سچا ،  
ُ
س

ر ا  
ھ

 

ت

یہ وہ کِردار   ہی ۔  جاتے    گوڑے ضرور ہوتےوقت گزرنے کے ساتھ ساتھ  تاہم    ہوتے    دار ایک سلیٹ پر انمٹ نقوش ہوتے ہی جوکبھ مدہم تو نہیکِر

دے سکتے ہی ۔ یہی وہ اعلیٰ کِردار ہے جس کے  بھی  ہوتا ہے جو دوسروں پر اثر انداز ہوتا اور غیر بھی اسُ کِردار کو اپنانے کی کوشش کرتے ہی ۔ اسِے ہم اخلاقِ حسنہ کا نام  

 پیچھے ایک انسان چھپا ہوتا ہے وہ انِسان جو دو انُس اپنے اندر سموئے ہوئے ہے۔ اسِی لئے کسی نے کہاہے کہ 

 جب بھی کوئی ”
ں ی
 “ ۔دار نبھاتا ہوں تو میرے وجود کا ایک حصہ اُس میں رہ جاتا ہےکِرمَ

 
 910۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

ر   انسان اور کِردا

 

اخلاقیاتبت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

المسیح جب خطبات دیتے اور    حضرت خلیفۃُ اسِ حصّے کو ہم آج کی دنیا میں جماعت احمدیہ کے خلیفہ اور امام پر چسپاں کریں تو دو اور دو چار کی طرح یہ تعریف پوری اتُرتی ہے ۔ 

 جماعت کو مخاطب ہو کر خطابات فرماتے ہی تو وہ آواز آپ کے دل کی گہرائیوں سے نکل کر  
ِ
 جماعت کے  احباب

ِ
ساتھ کے    سب    دلوں میں اُتررہی ہوتی ہے اور ہماحباب

جیسے بن جائیں ، خلفاء اور     صلی اللہ علیہ وسلم  کو اپنائیں ۔ صحابہ رسول  صلی اللہ علیہ وسلم  ساتھ یہ عہد بھی باندھ رہے ہوتے ہی کہ ہم انِ نصائح پر عمل کرکے اسوہ رسول  

 جائیں ۔  ہو اپنے اکابرین جیسے عمل بجا لا کر انُ جیسے  

 ۔ فرماتے ہی  علیہ السلام حضرت مسیح موعود 

ق محل ”

ل ُ

 

خ

ق بُرا نہی بلکہ بداستعمالی سے بُرے ہوجاتے ہی ۔ پر مومن اور غیر محل پر غرض 

ل ُ

 

خ

 پہلے کہہ چکا ہوں کہ کوئی 
ں ی
 کافر بنادیتا ہے۔ مَ

   نے حضرت عمرؓ  حضورؑ 
ؓ
 کا غلط استعمال میں تھا۔ جبکہ اسلام کے بعد  کا غصّہ کی مثال دی کہ اسلام سے قبل آپ

ؓ
 “ غصّہ درست جگہ پر استعمال  ہوتا رہا۔آپ

 ( 230صفحہ 8)ملفوظات جلد  

خراب  نہ  کرنا  کو  اعمال  سے  احسان  و   منّ 

ہو نہ  بام  سِر  قطع  کہیں  وصل   رشتۂ 

 

ا   ہمارے خلفاء جب وعظ و نصیحت فرماتے ہی تو انِ کی کیفیت یوں محسوس ہوتی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا :
َّ  
ل
َّ
 ا
َّ
ک سَّ

 
ف
َّ  
 ن
ٌ
 بَّاخِع

َّ
ک
َّ 
ل عَّ
َّ
و ایَّ ل

ُ
و ن
ُ
 مُؤ مِنِ   ک

 
کہ   (4:الشعراء  )  نَّ ی

و اپنی جان کو اسِ لئے ہلاک کر چھوڑے گا کہ وہ مومٔن کیوں نہی ہوتے ۔ یعنی باکِردار اور اسلامی اعمال کا کامل نمونہ کیوں نہی
ُ

 

۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے    بنتے    کیا ت

ابو ہریرہ ؓ ابو ہریرہؓ سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ اے   سب لوگوں سے زیادہ عبادت گزار ہو جاؤ گے ۔ قانع بنو تم سب لوگوں سے زیادہ    ایک دفعہ حضرت 

ُ

 

! پرہیز گار بنو ت

 مومن ہو جاؤ گے اور جو تمہارا پڑوسی ہے اسُ سے اچھی شکر

ُ

 

ہمسائیگی کرو تم مسلمان ہو جاؤ گے  گزار ہو جاؤ گے ۔ لوگوں کے لئے وہی پسند کرو جو اپنے لئے پسند کرتے ہو۔ ت

 اور کم ہنسا کرو کیونکہ ہنسنے کی کثرت دل کو مُردہ کردیتی ہے۔ 

 ( ابن ماجہ کتاب الزہد  )

ِ ! اب دیکھیں  سامعی  ن بنیں  س حدیث میں آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم جو کامل انسان تھے اور یہ چاہتے تھے کہ میرے پیروکار اپنے اعمال اور کِردار سے مومن اور مسلماا

انِ الفاظ میں بیان فرمادیا۔ اگر تم انِ پر عمل کرو گے تو ایک اچھے انسان بن جاؤ گے ۔ تب   اور  رہی انُ کے لئے ایک چارٹر آف پیس  تم مؤمن یعنی امن میں رہنے والا 

لِموُ نَّ مِن   گے اور تم اچھے انسان ہو کر اچھے مسلمان بھی کہلاؤ گے اور تم اسِ تعریف پر پورا اتُر رہے ہو گے  جاؤ  دوسروں کو امن میسر کرنے والے ہو مسُ 
 
لِمَّ ال ن  سَّ لِمُ مَّ مسُ 

 
ل
َّ
ا

وَّیَّدِہٖ  انِہٖ  میں بسنے والے دیگر مسلمان تمہاری زبان اور ہاتھ کے ضرر سے محفوظ رہی۔ ایک اچھے کردار    اور معاشرے  کہ اصل حقیقی مسلمان وہ ہے جس سے کمیونٹی  لسَِّ

 والے انسان اور مسلمان کے لئے آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ اصول وضع فرمایا کہ 
َّ
مَّر ءِ ت

 
َّامِ ال ل نِ اِس  ہِ مِن  حُس  نِی  ع 

َّ
َّا ی ا ل ہُ مَّ

ُ
 ر ک

 (  ترمذی کتاب الزہد ) 

 انسان اور حیوا
ں ی
 ن میں اوپر بیان کر آیا ہوں۔  کہ انسان کے اسلام کاایک حسن یہ بھی ہے کہ انسان لا یعنی بیکار اور فضول باتوں کو چھوڑ دے ۔ یہی وہ فرق ہے جو مَ

اورا سامعی!  اثر پڑتا ہے  اور خواتین کی دماغی صحت پر بھی  اور مذہب کی طرف رجحان کا مردوں  اور   مریکی ماہرین نفسیات نے کہا ہے کہ روحانی پاکیزگی  روحانی پاکیزگی 

والی ایک تحقیقی رپو اور  عبادت میں زیادہ وقت گزارنے والے دماغی طور پر زیادہ صحت مند ہوتے ہی۔ حال ہی میں شائع کی جانے  رٹ کے مطابق ماہرین نے مردوں 

و    718خواتین پر مشتمل   روحانی  بالغ افراد کے ایک گروپ کا تحقیقی مطالعاتی جائزہ لیا جن میں سے اکثر نے بچپن کے مقابلے میں بلوغت تک پہنچنے کے بعد اپنی مذہبی 

 گئے سوالناموں کے جوابات کی روشنی میں اخذ کیا کہ ایسی خواتین جنہوں  سرگرمیوں کو کافی حد تک تبدیل کرلیا تھا۔ ماہرین نے ان افراد سے کئے گئے سر 

ے

وے اور دیں

 ہونے کا امکان تین گنا زیادہ ہوتا 

 

ی
 ہے۔ نے عبادت وغیرہ چھوڑ دی تھی، انُ میں عبادت کرنے والی خواتین کی نسبت افسردگی اور ڈپریشن لاح

ن کی غلطیوں پر انُہی متنبہ کرتا  ماہرین نفسیات کا کہنا ہے کہ  تحقیق سے معلوم ہوا ہے کہ خدا کی ذات پر بھرپور یقین رکھنے والے افراد کے دماغ کا ایک مخصوص حصہ، اُ

اُن کے لئے واضح کرتا ہے۔ نیز دماغ کا یہی حصہ مذہبی افراد کو کسی حال کے دوران کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کے   مشکل صورتِ   ہے اور اچھائی اور بُرائی کے فرق کو 



 
3 

 راہنمائی مہیا کرتا ہے۔ ماہرین کا کہنا ہے کہ یہی وجہ ہے کہ مذہبی لوگ نہ صرف ذہنی پریشانیوں میں کم مبتلا ہوتے

 
ُ
 ہی بلکہ اپنی غلطیوں کو تسلیم کرکے بارے میں فیصلہ ک

اہم کردار    احوال کرنے کے بھی عادی ہوجاتے ہی۔  اصلاحِ  اور اس میں مذہب ایک  کا ضامن ہوتا ہے  روکنا  ہمارے کردار کی مضبوطی  کسی غلط کام سے  اپنے آپ کو 

 ہے ۔ کرتا ادا 

 از محمود احمد ملک(  انسان کی عمر اور صحت میں مذاہب کا کردار(  

ی یا جنت کا راستہ بتاتے ہوئے جس عمل کی نشان دہی فرمائی وہ یہ کہ اللہ  
ج

 

کُت

تعالیٰ کی عبادت کرو۔ اس کے ساتھ کسی کو  ایک اور مقام پر آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جنت کی 

 شریک نہ ٹھہراؤ ۔ نماز باجماعت پڑھو، زکوٰۃ دو اور رشتہ داروں سے صلہ رحمی اور حسن سلوک کرو۔ 

 (  بخاری کتاب الادب) 

ا   کا پیروکار اچھا 
ؐ
اور اعمال بتائے جس پر عمل کرکے آپ نسان بن سکتا ہے ۔ ان میں سے ایک آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بے شمار جگہوں پر اپنے صحابہ کو ایسے افعال 

 بیان کرتے ہی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نےہمیں سات باتوں کا حکم اورسات باتوں سے حاضرین کے سامنے رکھنا مفید ہوگا۔    آپروایت  
ؓ
حضرت براء بن عازب

 نے ہمیں ارشاد فرمایا مریض کی عیادت کا، جنازہ کے پیچھے چلنے کا، چھینک کے جواب دینے کا اور  
ؐ
 منع فرمایا ۔ آپ

قی

م پوری کرنے یا  

س

 

قی

م کھانے والے کی  

س

 

قی

م پورا کرنے میں 

س

 نے ہمیں انگوٹھیو
ؐ
ں سے یا )فرمایا( سونے کی انگوٹھیاں مدد کرنے کا اور مظلوم کی مدد کرنے کا اور پکارنے والے کی پکار کے جواب دینے کا اور سلام کا رواج دینے کا اور آپ

ی بستی میں

قس

 بننے والے ریشمی کپڑوں سے، ر یشم کے پہننے سے ، موٹے ریشم سے اور ریشمی لباس پہننے سے اور چاندی کے برتنوں میں پینے سے اور ریشمی زین پوشوں سے ، 

 کے استعمال سے منع فرمایا ۔ 

 ( 701حدیث حدیقۃ الصالحین)

 :  ئیحضرت مسیح موعود علیہ السلام نے عمل اور کِردار کی اہمیت یوں بیان  فرما

کھ میں بھی   اللہ تعالیٰ عمل کو چاہتا  اور عمل    ”
ُ
کھ اٹُھانے کو تیار ہوجاوے تو خداتعالیٰ اس کو د

ُ
کھ سے آتا ہے۔ لیکن جب انسان خدا کے لئے د

ُ
  سے ہی راضی ہوتا ہے اورعمل د

 نے اس کے بیٹے کو بچا لیا وہ  ابراہیم علیہ السلام نے جب اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل کے لئے اپنے بیٹے کو قربان کردینا چاہا اور پوری تیاری کر لی تو اللہ تعالیٰ  !نہی ڈالتا ۔ دیکھو

جاوے تو خداتعالیٰ تکالیف سے بچالیتا ہے۔ ہمارے ہاتھ میں جسم تو ہے  آگ میں ڈالے گئے لیکن آگ انُ پر کوئی اثر نہ کرسکی۔ اللہ تعالیٰ کی راہ میں تکلیف اُٹھانے کو تیار ہو

وح کا تعلق جسم سے ہے اور جسمانی امور کا اثر روح پر ضرور ہوتا ہے ۔ اس لئے یہ کبھ 
ُ
وح نہی ہے ۔ لیکن اس میں کوئی شک نہی کہ ر

ُ
خیال نہ کرنا چاہئے کہ جسم سے   ر

وح پر کوئی اثر نہی پڑتا ۔ جس قدر 
ُ
وح کوئی نیکی یا بدعمل نہی کرتی ۔ یہی وجہ ہے کہ ۔ اعمال انسان سے ہوتے ہی وہ اسی مرکب صورت سے ہوتے ہی ر

ُ
الگ جسم یا اکیلی ر

 “ ا سزا میں بھی دونوں کے متعلقات کا لحاظ رکھا گیا ہے۔جز

 ( 429صفحہ 4) ملفوظات جلد  

 میاں نبی بخش نمبردار پنڈوری نے حضور علیہ السلام سے عرض کی کہ حضور ! کیا  
ں ی
 “ علم کیا اصل ضرورت عمل کی ہے۔ ” لکھا پڑھا آدمی نہی ہوں۔ آپ ؑ نے فرمایا مَ

 ( 142 صفحہ 4)ملفوظات جلد 

 آپ علیہ السلام فرماتے ہی : ۔  ! ہمارے اعمال ہی ہمارے کردار کا عکس ہی سامعی 

 اہی دیں۔ تمہاری بیعت کا اقرار کرنا زبان تک محدود رہا تو یہ بیعت کچھ فائدہ نہ پہنچائے گی۔ چاہئے کہ تمہارے اعمال تمہارے احمدی ہونے پر گو ’’
ں ی
 ہرگز یہ بات نہی  مَ

میں ذلت اور عاجزی اختیار کرے۔ یہ  مان سکتا کہ خداتعالیٰ کا عذاب اس شخص پر وارد ہو جس کا معاملہ خداتعالیٰ کے ساتھ ہو۔ خداتعالیٰ اسے ذلیل نہی کرتا جو اس کی راہ  

کرکے تنہائی میں دعا کرو کہ تم پر رحم کیاجائے۔ اپنا معاملہ صاف رکھو کہ اللہ تعالیٰ کا    سچی اور صحیح بات ہے۔ پس راتوں کو اٹھ اٹھ کر دعائیں مانگو۔ کوٹھڑی کے دروازے بند

 فضل تمہارے شامل حال ہو۔ جو کام کرو نفسانی غرض سے الگ ہو کر کرو تا خداتعالیٰ کے حضور اجر پاؤ‘‘ 

 ( 272صفحہ 5ملفوظات جلد )

 

 



 
4 

 فرماتے ہی 
ؑ
  :پھر آپ

تک یہ بیعت، بیعت نہی  یاد رکھو! نری بیعت سے کچھ نہی ہوتا۔ اللہ تعالیٰ اس رسم سے راضی نہی ہوتا جب تک کہ حقیقی بیعت کے مفہوم کو ادا نہ کرے۔ اس وقت  ’’

کو خوب غور سے پڑھو اور اس پر تدبر کرو   نری رسم ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ بیعت کے حقیقی منشاء کو پورا کرنے کی کوشش کرو۔ یعنی تقویٰ اختیار کرو۔ قرآن شریف

حاصل کرنے کے واسطے ضروری ہے کہ  اور پھر)اس پر( عمل کرو کیونکہ سنت اللہ یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نرے اقوال اور باتوں سے خوش نہی ہوتا بلکہ اللہ تعالیٰ کی رضا کے 

یہ ایک ایسی صاف بات ہے کہ ہم دیکھتے ہی کہ انسان بھی نری باتوں سے خوش نہی ہوتا بلکہ وہ بھی  اس کے احکام کی پیروی کی جاوے اور اس کے نواہی سے بچتے رہو اور  

 مقابلے میں حقیقی مسلمان  خدمت ہی سے خوش ہوتا ہے۔ سچے مسلمان اور جھوٹے مسلمان میں یہی فرق ہوتا ہے کہ جھوٹا مسلمان باتیں بناتا ہے کرتا کچھ نہی اور اس کے

رہا ہے تو اس   تا ہے، باتیں نہی بناتا۔ پس جب اللہ تعالیٰ دیکھتا ہے کہ میرا بندہ میرے لئے عبادت کر رہا ہے اور میرے لئے میری مخلوق پر شفقت کرعمل کرکے دکھا 

 “ ۔وقت)وہ( اپنے فرشتے اس پر نازل کرتا ہے۔ اور سچے اور جھوٹے مسلمان میں جیسا کہ اس کا وعدہ ہے فرقان رکھ دیتا ہے

 ( 215صفحہ    3ملفوظات جلد نمبر ) 

 ایدہ اللہ نے فرمایا :   حضرت خلیفۃ المسیح الخامس

آپ نے واضح فرمایا ہے کہ بندے کا  ہمیں ہمیشہ یاد رکھنا چاہئے کہ حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مشن اور بعثت کا مقصد صرف عقائد کی اصلاح کرنا نہی تھا۔  ’’

کا ایک دوسرے کے حق ادا کرنا بھی ایک مقصد ہے    خدا تعالیٰ سے تعلق جوڑنا اور اعمال کی اصلاح کرنا بھی ضروری ہے اس چیز کے لئے آپ تشریف لائے ہی۔ بندے

ادا ہوتا ہے۔ حضرت مسیحاور اور بندوں کا بھی حق  ادا ہوتا ہے   موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام نے  یہ سب باتیں اعمال پر منحصر ہی۔ نیک اعمال بجا لا کر خدا تعالیٰ کا بھی حق 

اانی کام نہی آ.ایک
ّ
س
ل
اور  اظی  ّ

 

’’یاد ر کھو کہ صرف ل ملفوظات  ) سکتی جب تک کہ عمل نہ ہو۔موقع پر فرمایا تھا، پہلے بھی میں کئی دفعہ یہ چیزیں بیان کر چکا ہوں۔ فرمایا کہ 

 پھر ایک موقع پر فرمایا: ’’اپنے ایمانوں کو وزن کرو۔ عمل ایمان کا زیور ہے۔ اگر انسان کی عملی حالت درست نہی ہے تو ایمان بھی نہی(ء2003۔ ایڈیشن 84 صفحہ1جلد

پس اگر ہم نے حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مشن میں کارآمد ہونا ہے۔ آپ کے مقصد کو (ء مطبوعہ ربوہ2003۔ ایڈیشن  249صفحہ  1ملفوظات جلد )   ‘‘ہے۔

ور کرنے کی بھر پور کوشش
ُ
 کرے۔ کیونکہ یہ عملی اصلاح ہی  پورا کرنے والا بننا ہے تو یہ اسی صورت میں ہو سکتا ہے جب ہم میں سے ہر ایک اپنی عملی اصلاح کی روکوں کو د

 سوچنا چاہئے کہ توجہ ہماری طرف پھیرے گی اور نتیجۃً ہم حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مشن کی تکمیل میں ممدّ و معاون بن سکیں گے۔ پس ہمیں  دوسروں کی

صلاح سے ہی ہمارے اندر وہ قوت پیدا  اس کے حصول کے لئے ہم نے کیا کرنا ہے؟ کیونکہ ہمارے غالب آنے کا ایک بہت بڑا ہتھیار عملی اصلاح بھی ہے۔ ہماری اپنی ا

دنیا کے دل اللہ تعالیٰ اور  گی جس سے دوسروں کی اصلاح ہم کر سکیں گے۔ ہمارے غالب آنے کا مقصد کسی کو ماتحت کرنا اور دنیاوی مقاصد حاصل کرنا تو نہی ہے۔ بلکہ  ہو

ق نہی ہے تو دنیا کو کیا ضرورت پڑی ہے کہ ہماری باتیں اسُ کے رسولِ مقبول صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں میں لا کر ڈالنا ہے۔ لیکن اگر ہمارے اور دوسروں میں کوئی فر

ب ہونے کی بجائے  سنے۔ پس ہمیں اپنی عملی قوتوں کو مضبوط کرنے کی ضرورت ہے اور پھر مضبوطی کے ساتھ اس پر قائم رہنے کی ضرورت ہے۔ خود دوسروں سے مرعو

اور مادیت سے مرعوب ہو رہے ہی ہمیں پہلے سے بڑھ کر اپنی حالتوں پر نظر رکھنے کی ضرورت    دنیا کو مرعوب کرنے کی ضرورت ہے آجکل جبکہ دنیا میں لوگ دنیاداری

ہے تا کہ اللہ تعالیٰ کا حق    ہے۔ اور یہ نظریں رکھتے ہوئے اپنے آپ کو دنیا کے رعب سے نکالنے کی ضرورت ہے۔ اور دنیا کو بھی ان شیطانی حالتوں سے نکالنے کی ضرورت

کہ ان    سکیں اور دنیا کی اکثر آبادی بن سکے۔ لیکن اس کے راستے میں بہت سی روکیں ہی۔ اس کے لئے ہم نے اپنے اندر ایسی طاقت پیدا کرنی ہےادا کرنے والے ہم بن

ور کر سکیں۔ ہمیں دنیا کے مقابلے کے لئے بعض قواعد تجویز کرنے ہوں گے جو ہم میں سے ہر ایک اپنے اوپر لاگو کرے اور پھر
ُ
اُس کی پابندی کرے۔ اس کے   روکوں کو د

 ‘‘ لئے ہمیں اپنے نفسوں کی قربانی دینی ہو گی اور ایک ماحول پیدا کرنا ہو گا۔ جب تک ہمیں یہ حاصل نہی ہوتا، ہم کامیاب نہی ہو سکتے۔ 

 ء(2014جنوری 10) خطبہ جمعہ فرمودہ  

 

 )کمپوزڈ : منہاس محمود۔ جرمنی(  

 

 ضضضض 

 


