
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں فرماتا ہے۔ 

 
ُ ی  وَحۡیٌ  ا 

َ  
اِل ہُوَ  ؕ﴿﴾اِنۡ  ہَوٰی 

ۡ
ال عَنِ  طِقُ 

ۡ
ینَ مَا  ۚ﴿﴾وَ  وٰی 

َ
غ مَا  وَ  مۡ 

ُ
صَاحِبُک  َ ل 

َ
ض ۙ﴿﴾مَا  ہَوٰی  ا 

َ
اِذ جۡمِ 

َ  
الن ہُوَ  وَ  ۙ﴿﴾وَ  اسۡتَوٰی 

َ
ف َۃٍ ؕ  مِر  وۡ 

ُ
ۙ﴿﴾ذ وٰی 

ُ
ق
ۡ
ال دِیۡدُ 

َ
ش مَہٗ 

َ  
ۙ﴿﴾عَل وحٰۡی 

قِ 
ُ
ف
ُ
ا
ۡ
وۡحٰی ﴿ؕ﴾مَ .بِال

َ
ا  
ۤ
مَا اِلیٰ عَبۡدِہٖ  ی 

وۡحٰۤ
َ
ا
َ
ۚ﴿﴾ف ی 

ٰ
دۡن
َ
ا وۡ 

َ
ا نِ 

ۡ
وسَۡی

َ
ابَ ق

َ
ق انَ 

َ
ک
َ
ۙ﴿﴾ف ی 

ٰ 
تَدَل

َ
ف ا 

َ
دَن  

َ م 
ُ
ؕ﴿﴾ث عۡلیٰ 

َ
ا
ۡ
  ال

ً
ۃ
َ
زۡل
َ
ن رَاٰہُ  دۡ 

َ
ق
َ
ل مَا یرَٰی ﴿﴾وَ  ہٗ عَلیٰ 

َ
تُمٰروُۡن

َ
ف
َ
مَا رَاٰی ﴿﴾ا ؤَادُ 

ُ
ف
ۡ
ال بَ 

َ
ذ
َ
ک ا 

 
ٰ
تَہ

ۡ
مُن

ۡ
دَ سِدۡرَۃِ ال

ۡ
رٰی ﴿ۙ﴾عِن

ۡ
خ
ُ
دۡ رَاٰی مِ ا

َ
ق
َ
ی ﴿﴾ل

ٰ
غ
َ
بَصَرُ وَ مَا ط

ۡ
 ال
َ
اغ

َ
ی ﴿ۙ﴾مَا ز

ٰ
ش
ۡ
غ
َ
 مَا ی

َ
دۡرَۃ ی الس ِ

َ
ش
ۡ
غ
َ
 ی
ۡ
وٰی ﴿ؕ﴾اِذ

ۡ
مَا
ۡ
 ال
ُ
ۃ
َ  
دَہَا جَن

ۡ
برٰۡی ﴿﴾ ی ﴿﴾عِن

ُ
ک
ۡ
ِہِ ال

 نۡ اٰیٰتِ رَب 

 ( 19-2:النجم )

وال  دیکھنے  منظر  کا  عجیب  شانِ  کی   ہے   اس 

دیکھ  نہیں  رات  نے  جس  کہ  خورشید  ایسا   اکِ 

افلاک  ہفت  سیرِ  اور  رہے  موجود  پر   بستر 

دیکھ نہیں  برسات  کی  رحمت  پر  کسی   ایسی 

 

 انِ میں سے  ۔ دونوں سفر بالترتیب معراج اور اسراصلی اللہ علیہ وسلم کے دو روحانی سفروں کا ذکر ملتا ہے  قرآنِ شریف میں آنحضورمعزز سامعین!  
ں ی
ء کہلاتے ہیں ۔ آج مَ

کا معراج ایک نہایت  صلی اللہ علیہ وسلم  سے یہ بات قطعی طور پر ثابت ہے کہ آنحضرت    ماخذ   احادیث اور تاریخ تینوں  ،قرآن شریف    گا۔  سفرِ معراج پر روشنی ڈالوں  

وحانی پرواز تھی جو بطریق رؤیا بعض خاص مصالح کے تحت آنحضرت 
ُ
بہت سے حقائق اور اشارات  میں س پرواز اِ کو کرائی گئی اور صلی اللہ علیہ وسلم  لطیف اور پاکیزہ قسم کی ر

کہ  نہ یہ  قرآن کریم سے یہ قطعی طور پر ثابت ہوتا ہے کہ معراج روحانی تھا    مخفی تھے جو ایک عظیم الشان نشان کے طور پر اپنے وقت پر پورے ہوئے اور ہو رہے ہیں۔ 

کا یہ ایک    صلی اللہ علیہ وسلم  لفظ معراج کو سمجھنے کے لئے رسول کریم  اپنے جسد عنصری کے ساتھ آسمان پر تشریف لے گئے تھے ۔  صلی اللہ علیہ وسلم  حضور سرور کائنات

 فرماتے ہیں ۔ فرمان ہی کافی ہے 
ؐ
لٰو  آپ

َ لص 
َ
  ا

ُ
مۃ

ْ
مومن کی معراج ہے۔اب اس حدیث پر غور کریں کہ اگر معراج کو جسمانی ماناجائے تو یہ ماننا پڑے گا  نماز   کہ ؤْمِنِ مِعْرَاجُ ال

کا جسم زمین سے غائب   اُس    تو کیا جب کوئی مومن نماز کے لئے صف میں کھڑا ہوتا ہے اور نماز شروع کرنے کے ساتھ ہی کیا   کہ مومنین کو بھی معراج جسمانی ہوتا ہے۔

 ۔ ہوجاتا ہے؟لہٰذا اس حدیث سے قطعی طور پر ثابت ہو گیا کہ معراج روحانی کیفیت کا نام ہے نہ کہ جسمانی 

وحانی کمالت کے اظہار کے لیے ہے  صلی اللہ علیہ وسلم  معراج تو زیادہ تر آنحضرت  
ُ
 کا بغیر کسی اِ کے ر

ؐ
سی لیے معراج کے واسطے آسمان کو چُنا گیا اسی لئے معراج میں آپ

 کا سب نبیوں سے آگے نکل جانا اس بات کی
ؐ
اٹُھایا جانا بیان ہوا ہے۔ معراج میں آپ اوُپر  اور مادی واسطہ کے    سواری اور بغیر کسی ظاہری 

ؐ
 طرف اشارہ رکھتا ہے کہ آپ

 کے    مقام اور مرتبہ کے لحاظ سے سب سے بال اپنے
ؐ
وحانی کمالت میں سب شریعتوں سے فائق و برتر ہے بلکہ آپ

ُ
 کی لئی ہوئی شریعت اپنے ر

ؐ
اور ایرفع ہیں اور یہ کہ آپ

 کی سچی اور کامل پیروی انسان کو بلند ترین  
ؐ
 بشر کو حاصل نہیں ہوئی یعنی آپ

ِ

وحانی مدارج تک پہنچافیضانِ روحانی میں وہ خصوصیت رکھی گئی ہے جو پہلے کِس
ُ
 سکتی ہے اور کوئی  ر

 کی پیروی کی برکت سے انسان نہ پہنچ سکتا ہو۔ 
ؐ
وحانی مرتبہ ایسا نہیں ہے جہاں تک آپ

ُ
 ر

 
 903۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

ی کی آنحضرتؐ 
ٰ
تَہ

ْ
منُ

ْ
 جنت کا دیکھنارسائی اور تک  سِدْرَۃِ ال

 (آفاق سفر ہِ شُہرکا  معراج مصطفؐ )

 

سیرت رسولؐ بت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

وحانی کی حقیقت کو  صلی اللہ علیہ وسلم  حضرت موسیٰؑ چونکہ ایک خاص سلسلہ کے بانی ہونے کی وجہ سے ان رموز سے زیادہ آشنا تھے۔ انُہوں نے آنحضرت  
ُ
کی اس پروازِ ر

معراج کا ایک نظارہ   آگے نِکلا جارہا ہے۔فوراً سمجھ لیا اور اسِ طبعی رشک کی وجہ سے اسِ انکشاف نے انہیں وقتی طور پر غم میں ڈال دیا کہ ایک پیچھے آنے وال نوجوان انُ سے 

 

ّ ل

ج

درة المنتہیٰ پر ہوئی جس کے متعلق آنحضرت   اس خاص ت
ِ
فرماتے ہیں کہ اس کے بیان کی الفاظ میں طاقت نہیں ہے سو اس میں صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق رکھتا ہے جو س

 الٰہی کیصلی اللہ علیہ وسلم  آنحضرت  
ِ
 تو درکنار اس     طرف اشارہ تھا جس میں محب کے قرب

ش

ِ

ش

و محبوب میں جلوہ ہائے خاص کی نیرنگیوں کا ظہور ہوا جس کے بیان کی کوش

دا کی ان خاص اور ممتاز تجلیات کا مشاہدہ کیا جن کے دیکھنے ُ

 

س مقام پر  اُ کی طاقت صرف  کے علم کی کوشش بھی بے سُود ہے۔ البتہ یہ ظاہر ہے کہ اس نظارہ میں آپ نے خ

 پہنچ کر ہی حاصل ہو سکتی ہے جو آپ کو حاصل ہوا۔ 

درہ کے نیچے چار دریاؤں کو بہتے دیکھنا جن میں دو ظاہری دریا تھے اور دو باطنی، اس غرض کے اظہار کے لیے تھا کہ خدا کی یہ تجلیات! لکھا ہے کہ  سامعین 
ِ
ہر دو صورتوں    س

وحانی طور پر بھی اور دنیوی رنگ میں بھی اور چار کے عدد میں یہ ا
ُ
وحانی  میں اثر انداز ہوں گی۔ ظاہر میں بھی اور باطن میں بھی۔ ر

ُ
شارہ تھا کہ آپ کی امُت پر ظاہری اور ر

 
ی
 کے وجودِ باجود سے شروع ہو گا اور ایک بعد کے زمانہ میں آئے گا۔ جب کہ مسلما ورترقی کے دودود

ّ
ور ان ہر دو قسم کی تجلیات کا خود آپ

ی
ن اپنے درمیانی آئیں گے۔ ایک د

 میں دودوتجلیات کا ظہور ہو کر چار نہریں مکمل ہو جائیں گی۔  زمانہ میں گِر کر پھر دوبارہ اٹُھیں گے اور اس طرح ہر دور

وحانی نظارہ ہے جس میں  
ُ
اس حقیقت کا اظہار مقصود ہے کہ  بالآخر پنجگانہ نماز کے فرض کئے جانے کا نظارہ ہے۔ پچاس سے پانچ تک کی کمی کا منظور ہونا ایک نہایت لطیف ر

 کہ اُمّتِ محمدیہ کو  والی تھی وہ پانچ ہی تھی مگر ساتھ ہی یہ مقدّر تھا کہ ان پانچ نمازوں کا ثواب پچاس کے برابر ملے گا، کیونکہ الله تعالیٰ کا یہ منشا تھا اصل تعداد جو فرض کی جانے

 ایک لطیف رنگ میں جس میں ضمنی طور پر الله تعالیٰ ان کی نیکیوں کا بدلہ بڑھ چڑھ کر عطا کیا جائے، اس لیے یہ نمازیں ابتداءمیں پچاس کی صُورت میں فرض کی گئیں اور پھر

اور باتوں باتوں میں مُُسلانوں کو یہ بھی بتا دیا گیا کہ  کی شفقت اور آنحضرت صلی االله علیہ تمہارے  وسلم کی رأفت کا اظہار بھی مقصود ہے یہ تعداد گھٹا کر پانچ کر دی گئی 

 متعلق یہ اندیشہ کیا گیا ہے کہ تم ان پانچ نمازوں کی ادائیگی میں بھی سُستی نہ دکھاؤ۔ اس لیے دیکھنا تم اس میں سُست نہ ہونا۔ 

اسراء کا سفر ہجرت    معراج اور اسراء میں کم از کم پانچ سے سات سال کے عرصہ کا فرق ہے۔ معراج کا سفر نبوت کے پانچویں سال یا اس سے کچھ پہلے کا ہے جبکہ!  سامعین 

 اقصی کا کوئی ذکر نہیں ملتا جبکہ اسراء کا واقعہ سے چھ ماہ یا ایک سال قبل پیش آیا۔ قرآن کریم میں معراج کا واقعہ سورۃ النجم میں بیان کیا ہے جس میں بیت المقدس یا مسجد

احادیث میں بھی ان دونوں واقعات کو الگ الگ بیان کیا گیا ہے۔ معراج کی   سورۃ بنی اسرائیل کے آغاز میں بیان کیا گیا ہے جس میں آسمان پر جانے کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔

ت کو علیحدہ طور پر بیان کیا گیا  حدیث بخاری میں چھ جگہوں پر بیان کی گئی ہے اسی طرح واقعہ اسراء کا ذکر بھی کئی مقامات پر آیا ہے۔سیرت ابن ہشام میں ان دونوں واقعا

۔ معراج کی رات  سی طرح طبقات ابن سعد جلد اول میں مشہور مؤرخ ابن سعد نے بھی دونوں کو علیحدہ علیحدہ تاریخوں میں مختلف تفاصیل کے ساتھ بیان کیا ہے اِ ہے۔  

اُم   کی   ر حضرت علیؓنی )حضرت ابو طالب کی بیٹی او ہاآنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مسجد الحرام میں سوئے ہوئے تھے جبکہ اسراء والے واقعہ کی رات آپ اپنی چچا زاد بہن 

 بہن( کے گھر سوئے تھے۔ 

اور احادیث سے پتہ چلتا ہے کہ معراج دو مرتبہ ہوا۔ پہلا معراج ابتدائے نبوت میں ہوا جس میں نمازیں فرض ہوئیں اوردوسرا معر اج نبوت کے پانچویں قرآن کریم 

   سال یا اس سے کچھ عرصہ پہلے ہوا۔ سورۃ نجم میں جس معراج کا ذکر ہے وہ دوسرا معراج ہے۔

 ( 284صفحہ  4تفسیر کبیر جلد )

؍ رجب وغیرہ۔ زیادہ تر مسلمان علماء اور 27؍ رمضان اور  29؍ ربیع الول،  27؍ ربیع الول،  17جس رات کو معراج ہوئی اس بارہ میں چار تاریخوں کا تذکرہ ملتا ہے یعنی  

 اور مختلف قسم کی بدعات اور رسومات اس رات  ؍ رجب کی روایت پر یقین رکھتے ہیں اور اس رات منانے کا خاص اہتمام کیا جاتا ہے۔ ساری رات عبادت کرنے27عوام  

اور نہ ہی امُت کو اس کی فضیلت    کے ساتھ منسلک کر دی گئی ہیں۔ حالنکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ساری زندگی نہ تو اس رات کسی خاص تقریب کا اہتمام فرمایا

معراج منانے کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔ یہ سب بعد کی ایجادات ہیں جن کا اسلام کی تعلیمات     میں بھی شبِس رات عبادت کا حکم دیا۔ خلفائے راشدین کے زمانہاِ بیان کرکے  

ور  اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے ساتھ
ُ
د ور 
ُ
اور ایسی    د کوئی تعلق نہیں۔ خدا تعالیٰ کے فضل وکرم سے جماعت احمدیہ ایسی بدعات کو درست نہیں سمجھتی 

 رسومات سے اپنے آپ کو دور رکھتی ہے۔ 



 
3 

و لوح  تو  کہ  معراج  پہنچا  تیری  تک   قلم 

کہ   معراج   میری 
ں ی
پہنچامَ تک  قدم  تیرے    

 

 :ہوا ہے اس میں بھی ارشاد باری تعالیٰ ہےکا ذکر  واقعہ معراج جہاں سورة النجم میں  

ؤَادُ مَا رَاٰی
ُ
ف
ْ
بَ ال

َ
ذ
َ
 کہ اس موقع پر جو محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دل نے دیکھا وہ ٹھیک ٹھیک اور سچ تھا۔ (  12) النجم:  مَا ک

لِیْمًا حضرت امام بخاری واقعہ معراج پر جو حدیث لئے ہیں وہ 
ْ
ک
َ
ہُ مُوسْیٰ ت

ٰ 
مَ الل

َ  
ل
َ
وْحِیْدِ بَاب ک

َ  
میں موجود ہے اور حضرت انس سے مروی ہے۔ اس کے آغاز میں  کتَِابُ الت

 لکھا ہے: 

حَرَامِ ’’ 
ْ
مسَْجِدِ ال

ْ
آئمٌِ فیِ ال

َ
 ‘‘وَہُوَ ن

 میں سو رہے تھے۔   (کہ جس رات معراج کا واقعہ پیش آیا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مسجد الحرام )خانہ کعب 

 اس کے بعد لمبی روایت ہے اور اس کے اختتام پر درج ہے کہ  

حَرَامِ ’’ 
ْ
مسَْجِدِ ال

ْ
 وَہُوَ فیِ ال

َ
ظ
َ
 ‘‘وَاسْتَیْق

 اور جب آپ نیند سے بیدار ہوئے تو آپ مسجد حرام میں تھے۔  

  ایک دوسری رویت میں ہے کہ معراج کا نظارہ آپ کو نیند اور بیداری کی درمیانی حالت میں دکھایا گیا۔ 

 ( بخاری باب بدء الخلق ) 

ومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی تھیں کہ شب معراج آنحضرت صلی اللہ علیہ

 

ؤ
م
ل

ا امُ   وسلم کا جسد اطہر غائب مشہور اسلامی مؤرخ ابن اسحاق کہتے ہیں کہ 

قِدَ جَسَدُہٗ ’’ نہیں ہوا تھا
ُ
   اللہ رب العزت نے آپ کی روح کو سیر کرائی۔ ‘‘مَا ف

 ابن اسحاق مزید لکھتے ہیں جب معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما سے حضور کی معراج کے متعلق سوال کیا گیا تو انہوں نے فرمایا: 

 ‘‘’’وہ اللہ کی جانب سے سچی خواب تھی۔ 

 ( سیرت ابن ہشام جلد دوم)

 :حضرت اقدس مسیح موعود علیہ السلام فرماتے ہیں 

 انسان ایک نوری جسم  سیر معراج اس جسم کثیف کے ساتھ نہیں تھا بلکہ وہ نہایت اعلی درجہ کا کشف تھا جس کو درحقیقت بیداری کہنا چاہئے۔ ایسےکشف کی حالت میں ’’

 کی اعلی درجہ کی استعداد تھی اور انتہائی  کے ساتھ حسب استعداد نفس ناطقہ اپنے کے آسمانوں کی سیر کر سکتا ہے۔ پس چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نفس ناطقہ

۔ سو در حقیقت یہ سیر کشفی تھا جو بیداری نقطہ تک پہنچی ہوئی تھی اس لئے وہ اپنی معراجی سیر میں معمورہ عالم کے انتہائی نقطہ تک جو عرش عظیم سے تعبیر کیا جاتا ہے پہنچ گئے

ہی ہے۔ میں اس کا نام خواب ہر گز نہیں رکھتا اور نہ کشف کے ادنی درجوں میں سےاس کو سمجھتا ہوں بلکہ یہ کشف کا   سے اشد درجہ پر مشابہ ہے بلکہ ایک قسم کی بیداری

 “ بزرگ ترین مقام ہے

 ( ازالہ اوہام حصہ اول ) 

 :پھر فرمایا

 سو یہ عقیدہ غلط ہے اور جن ہمارا ایمان ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو معراج ہوا تھا مگر اس میں جو بعض لوگوں کا عقیدہ ہے کہ وہ صرف ایک معمولی خواب تھا’’

بلکہ اصل بات اور صحیح عقیدہ یہ ہے کہ معراج کشفی لوگوں کا عقیدہ ہے کہ معراج میں آنحضرت اسی جسد عنصری کے ساتھ آسمان پر چلےگئے تھے سو یہ عقیدہ بھی غلط ہے  

   ‘‘گ نہیں سمجھ سکتے۔ رنگ میں ایک نورانی وجود کے ساتھ ہوا تھا۔ وہ ایک وجود تھا مگر نورانی اور ایک بیداری تھی مگر کشفی اور نورانی جس کو اس دنیا کے لو

 ( 4صفحہ 1906جون 17مورخہ  21نمبر 10الحکم جلد)



 
4 

 :فرماتے ہیں پھر 

ترتا تھا۔ جس  اُ کے پاس آتا تھا اور نیچے    صلی اللہ علیہ وسلم    معراج ہوئی تھی مگر یہ فانی بیداری اور فانی اشیاء کے ساتھ نہ تھی بلکہ وہ اور رنگ تھا۔ جبرائیل بھی تو رسول اللہ’’

   ‘‘ترتا نظر آتا تھا اور نہ چڑھنے وال کوئی چڑھتا ہوا دیکھ سکتا تھااُترنے وال کسی کو اُ کا چڑھنا ہوا تھا۔ نہ  صلی اللہ علیہ وسلم ترنا تھا اسی رنگ میں آنحضرتاُرنگ میں اس کا 

 ( 3صفحہ  ء1901اگست  10موٴرخہ  5الحکم جلد )

واقعہ معراج میں ایک بڑھیا ملی جس صلی اللہ علیہ وسلم کو    نبی کریمرؤیا اور خواب کی ہمیشہ تعبیر ہوتی ہے ۔ حضرت  ثابت ہوتا ہے کہ یہ کشفی نظارہ تھا۔  یہ  معراج کی روایات  

 کے سامنے پیش کئے ایک میں شراب  
ؐ
 نے دودھ کا پیالہ لے لیا۔ اس پر جبرئیلٰؑ نے تعبیر کرتے ہوئے فرمایا۔  ، نے تین پیالے آپ

ؐ
ایک میں پانی اور ایک میں دودھ تھا آپ

  کہ
َ
تُك

َ م 
ُ
وَأ یْہَا 

َ
عَل تَ 

ْ
ن
َ
أ تیِ 

َ  
ال  
ُ
رَۃ

ْ
الفِط المعراج) هِیَ  یہ وہ فطرت ہے جس پر تو اور تیری امت قائم ہے۔ یعنی تو فطرت کے عین مطابق تعلیم لیا ہے۔ نیز   (بخاری باب 

 نے عربڑھیا کی تعبیر دنیا سے فرمائی۔ یعنی وہ بڑھیا، بڑھیا نہیں بلکہ دنیا تھی گویا یہ بتانا مقصود تھا کہ اب دنیا اپنی عمر کے آخری حصہ
ؐ
ش کے  کو پہنچ چکی ہے۔ اسی طرح آپ

پس ایسے درخت کا    (17: سب )سے عذاب والی جگہوں کا درخت بتایا ہے۔اُپاس بیری دیکھ۔ بیری کوئی ایسا درخت نہیں ہے جو کوئی فضیلت رکھتا ہو بلکہ قرآن کریم نے تو 

ہوہاں کیا کام ؟  
ٰ 
کی تعبیر کی جائے تو عظیم الشان معنی بنتے ہیں۔ بیری کا درخت باڑ   کیا اللہ تعالیٰ کو تمام لذیذ پھلوں کی بجائے بیری کے بیر پسند ہیں؟ لیکن اگر اس  !نعوذبالل

چلتے چلتے اس مقام پر پہنچے جہاں مخلوقات کی حد ختم ہو رہی تھی فرشتہ جبرائیل بھی وہاں پہنچ کر   صلی اللہ علیہ وسلم  لگانے کے کام بھی آتا ہے۔ پس یہ بتایا گیا ہے کہ آنحضور

 کا مقام ملائکہ سے بھی بلند تر ہے۔ 
ؐ
 اس سے بھی آگے بڑھ گئے یعنی آپ

ؐ
 رک گیا آپ

ظاہری پھر   یہ  کہ  ہے  ظاہر  صاف  دیا۔  رکھ  میں  سینے  دوبارہ  پھر  اور  دھویا  سے  زمزم  آب  کر  نکال  دل  اور  چیرا  مبارک  سینہ   کا 
ؐ
آپ کر  آ  نے  سکتا۔    فرشتے  ہو  نہیں 

  کیا 
ُ
عُوْذ

َ
ہِ ن

ٰ 
 کے دل کو محبتِ بِالل

ؐ
الہی کے پانی سے    اس پاک دل پر کچھ میل کچیل تھی جو ظاہری طور پر دھویا گیا۔ ہاں کشفی نظارہ ہو سکتا ہے جسکی تعبیر کی جائے گی مثلاً آپ

 دھویا گیا۔

روایت میں ذکر ہے کہ فرشتہ ایک سونے سے بنی طشتری لیا جوحکمت اور ایمان سے بھری ہوئی تھی۔ اس نے میرا سینہ چیر کر اس   معراج کے روحانی ہونے میں! سامعین 

اور ایمان ایسی چیز نہیں جو کسی پلیٹ میں سجا کر رکھی جا سکے۔ یہ روحانی نعمتیں ہیں  اور ایمان انڈیل دیا۔ ظاہر ہے کہ حکمت  نظارہ تھا نہ کہ    ۔ پس یہ ایک کشفیمیں حکمت 

ی بھی ساتھ لے  اگر یہ جسمانی مناظر تھے تو پھر سونے کی طشتری بھی ظاہری طشتری ہو گی۔ کسی بھی روایت میں یہ ذکر نہیں کہ جبرائیل جاتے ہوئے وہ طشتر   جسمانی۔

کا مکہ میں خوب چرچا ہوتا لوگ دور دور سے آ کر اس معجز نما طشتری کو   ساِ گئے۔ جس سے ثابت ہوا کہ وہ سونے کی طشتری وہیں مکہ میں رہ گئی۔ اگر وہ ظاہری طشتری ہوتی تو 

اور دنیا کے عجائبات میں سے ہوتی۔ پس ثابت ہوا کہ یہ سب  اُدیکھتے جو آسمان سے   کشفی  تری تھی۔ بے شمار لوگوں نے اسکی زیارت کی ہوتی۔ بلکہ آج تک وہ محفوظ ہوتی 

 نظارے تھے۔ 

کراس کر کے   OZONE LAYER ظاہری جسم آسمان پر بغیر حفاظتی اقدامات کے نہیں جا سکتا۔ کیونکہ چند کلو میٹر دور آکسیجن ختم ہو جاتی ہے مزید اوپر جانے سےپھر 

 کی زبان مبارک سے یہ گواہی دلوا دی کہ
ؐ
مْ  یہ جسم فنا ہو جائے گا۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے آپ

ُ
ک
ُ
ل
ْ
مِث رٌ 

َ
بشَ ا 

َ
ن
َ
أ مَا 

َ  
 بھی صرف بشر ہی  (  111:  الکہف)   إنِ

ؐ
کہ آپ

سُولاً ہیں۔ دوسری جگہ اسی سورت اسراء میں فرمایا کہ بشر رسول جسم سمیت آسمان پر نہیں جاسکتا۔
َ رًا ر 

َ
ا بَش

َ  
تُ اِل

ْ
ن
ُ
 ( 94: اسراء ) ہَلْ ک

کو اپنے ساتھ لے گئے۔اگر تو جبرائیل جسم رکھتے ہیں اور جسمانی طور پر    صلی اللہ علیہ وسلم    معراج کے سفر میں جبرائیل علیہ السلام آسمان سے نازل ہوئے اور رسول اللہ

 کو بھی جسمانی طور پر ساتھ لے گئے اور اگر وہ بغیر جسم کے روحانی وجود رکھتے ہیں تو پھر معراج بھی روحانی تھا۔   صلی اللہ علیہ وسلم نبی کریم   نازل ہوئے تویقیناً

 ’’ بیان کی گئی ہے کہ ان نظاروں کے وقت ایک ایسی حالت پیدا ہوئی جس کا نامبھی سورة النجم میں ایک بات یہ ! سامعین 
َ
ابَ ق

َ
انَ ق

َ
ک
َ
 سَ وْ ف

ْ
 ی

َ
   وْ نِ ا

َ
ی دْ ا

ٰ
معراج   ۔ رکھا گیا ہے ‘‘ن

ی کے ذکر کےبعد یہ الفاظ ہیں کہ

ھ

ج

ت

 

من
ل

ا  ’’  کی روایات میں اس کا بھی ذکر موجود ہے۔ حضرت ابو سعی خدری کی روایت میں سدرۃ ا
َ
ک
َ
   نَ ف

ٰ
دۡن
َ
وۡ ا

َ
نِ ا

ۡ
وسَۡی

َ
ابَ ق

َ
ہٗ ق

َ
یْنِیْ وَبَیْن

 “ی بَ

نِ  یعنی میرے اور اس کے درمیان صرف 
ۡ
وسَۡی

َ
ابَ ق

َ
  سورة النجم میں ارشاد ہے کہنیز   یا اس سے بھی کم فرق رہ گیا۔ ق

َ
ا
َ
اِلیٰ عَ وْ ف ی   بْ حٰۤ

َ
ا  
ۤ
مَا  ۔  حٰیوْ دِہٖ 

ؐ
پر    اللہ تعالیٰ کی وحی آپ

عَالیٰ عِ ’’ نازل ہوئی۔ حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ
َ
ہُ ت

ٰ 
مَہُ الل

َ  
ل
َ
ک
َ
 ف

ْ
 رَۃِ ادْ دَ سِ ن

ْ
 مُ ل

ْ
ین

ٰ
 کے پاس آپ سے کلام کیا۔  سدرۃ المنتہیٰ کہ اللہ تعالیٰ نے ‘‘تَہ



 
5 

ی  
ٰ 
تَدَل

َ
ف ا 

َ
لیا ہے  کے قریب ہونے  خدا تعالیٰ    حضرت مصلح موعودؓ نےسے    دَن مراد  اللہ عنہ آیتکے  رضی  ی  ۔ حضرت مصلح موعود 

ٰ 
تَدَل

َ
ف ا 

َ
کے تفسیری ترجمہ میں  دَن

 :فرماتےہیں 

ن پر رحم کر کے خدا سے ملنے کے لئے( اس سے قریب ہوئے اور وہ )خدا( بھی )محمد رسول  اُوہ )یعنی محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بندوں کے اضطراب کو دیکھ کر اور    ’’

   ‘‘اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملاقات کے شوق میں( اوپر سے نیچے آ گیا۔ 

 ( تفسیر صغیر سورة النجم)

ی  حضرت مصلح موعود رضی اللہ عنہ نے آیت
ٰ 
تَدَل

َ
ا ف

َ
 :کے تفسیری ترجمہ میں مزید فرمایا دَن

عۡلیٰ  اس وقت اس نے یہ کلام نازل کیا جبکہ وہ )یعنی محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم(  ’’
َ
ا
ۡ
ال قِ 

ُ
ف
ُ
ا
ۡ
ل
َ
پر تھے )یعنی سب سے اعلیٰ مقام پر( محمد رسول اللہ خدا کے اور قریب  ا

 

 
ّ

ج

حت

اور قریب ہو کر پھر نیچے کی طرف آئے یعنی بنی نوع انسان کے قریب ہوئے۔  کہ آپ دو قوسوں کے درمیان کی وتروں کی طرح ہو گئے بلکہ اس سے بھی    یہوئے 

 ‘‘۔قریب۔ یعنی دو مشترک وتروں کی جگہ ایک ہی وترہو گیا۔ اس موقعہ پر اللہ تعالیٰ نے اپنے بندہ پر وحی نازل کی جو اس قرآن میں موجود ہے

 ( تفسیر کبیر تفسیر سورۃ اسراء )

 ، پہلے آسمان پر حضرت آدم علیہ السلام سےجن میں  انبیاء سے ملاقات فرمائی کی شب معراج میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم   سامعین! 

ع

یٰؑ دوسرے آسمان پر حضرت   
ںس ن

اور   

چھٹے ، پانچویں آسمان پر حضرت ہارون علیہ السلام سے، چوتھے آسمان پر حضرت ادریس علیہ السلام سے، تیسرے آسمان پر حضرت یوسف علیہ السلام سے، حضرت یحییٰؑ سے

 سے ملاقات ثابت ہے ۔ ساتوں آسمان پر حضرت ابراہیم علیہ السلام  آسمان پر حضرت موسی علیہ السلام سے اور

 نے فرمایا کہ قرآن نے حضرت عیسی علیہ السلام کی وفات کی    ۔   ہے  زبردست استدلل کیا کا  حضرت مسیح موعود علیہ السلام نے وفات مسیح  انبیاء کے ساتھ ملاقاتوں سے  
ٰؑ
آپ

علیہ السلام سے ملاقات کر کے عینی شہادت دی کہ وہ وفات پا کر جنت میں داخل ہو چکے ہیں۔ کیونکہ  نے معراج میں جا کر حضرت عیسیٰ  کریم صلی اللہ علیہ وسلم خبر دی اور نبی  

 نے تمام انبیاء کی روحوں سے ملاقات کی تھی اگر حضرت عیسیٰ
ؐ
  آپ

ؐ
علیہ السلام  لزماً بتاتے کہ باقیوں کی تو روحیں تھیں صرف عیسیٰ علیہ السلام زندہ جسم سمیت ہوتے تو آپ

 کہ جسم کو روحوں میں کیا کام؟ جسم کے ساتھ تھے۔ کسی روایت میں اس کاذکر نہیں۔ جیسے دوسرے انبیاء کو دیکھا ویسے ہی عیسی علیہ السلام کو دیکھا۔ نیز یہ بھی فرمایا

 :فرماتے ہیں کا ذکر کرتے ہوئے انِ دونوں اسفار  حضرت خلیفۃ المسیح الثانی رضی اللہ عنہ 

ج کے متعلق بھی اسراء کا لفظ بول جاتا عربی زبان میں خواہ آسمان پر جانے کا ذکر ہو یا زمین پر سفر کرنے کا اگر رات کو کوئی سفر ہو تو اسے اسراء کہیں گے۔اس وجہ سے معرا

دھر دونوں کے لیے اِ یہ دونوں واقعات رات کے وقت ہوئے تھے۔اب تھا اور بیت المقدس کی طرف جانے کے واقعہ کے متعلق بھی اسراء کا لفظ استعمال کیا جاتاتھا کیونکہ 

اء بیت المقدس س میں بھی۔اسر اُس میں بھی براق کا ذکر آتاہے اور اِ دھر ان دونوں نظاروں کی کئی باتیں آپس میں ملتی جلتی تھیں۔مثلاً یہی کہ اُاسراء کا لفظ بول جاتا تھا اور 

اسراء کی بعض روایتوں میں دوزخ   ۔میں بھی انبیاء سے ملنے کا ذکر آتاہے اور معراج میں بھی۔اسراء بیت المقدس میں بھی نماز پڑھانے کا ذکر آتاہے اور معراج میں بھی

جاتاتھا پایا  اشتراک  حد تک  ایک  کام کی تفصیلات میں  اور  نام  واقعہ میں بھی۔غرض  کے  اور معراج  آتاہے  ذکر  کا  دیکھنے  عالَ   جنت کے بعض نظارے  روحانی  کے    اور 

لیکن جن     شروع کر دیا۔غریب نظاروں کا ذکر تھا۔ اس لئے بعض راویوں کے ذہنوں میں خلط ہو گیا اور انہوں نے دونوں واقعات کو ایک ہی سمجھ کر ملا کر بیان کرناو.عجیب

کو گھر سے اٹھا کر آسمان کی   کریم صلی اللہ علیہ وسلم  کا حافظہ زیادہ مضبوط تھا انہوں نے اگر معراج کا واقعہ صحابی سے سنا تھا تو روایت شروع ہی اس طرح کی کہ پھر رسول  

پر جانے کا ذکر نہیں کیا…… ان جایا گیا اور اگر انہوں نے صحابی سے اسراء بیت المقدس کا واقعہ سنا تھا تو انہوں نے بیت المقدس تک کا واقعہ بیان کیا آگے آسمان    طرف لے

س لفظ کے استعمال اور بعض تفصیلات کے اشتراک کی وجہ  اِ بہ میں اسراء کا لفظ دونوں واقعات کی نسبت مستعمل تھا۔پس  دونوں قسم کی روایات سے ثابت ہوتاہے کہ صحا 



 
6 

ملا کر بیان کر دیا اور اس سے سے بعض راویوں کویہ دھوکا آسانی سے لگ سکتاتھا کہ یہ دونوں واقعات ایک ہی ہیں اور اس کی وجہ سے انہوں نے دونوں قسم کی روایات کو  

 بعد میں آنے والے لوگوں کو یہ دھوکا لگ گیا کہ شاید یہ ایک ہی واقعہ کی تفصیل ہیں۔

 ( 289-287صفحہ   4تفسیر کبیر جلد )

 
َ
ك

َ  
یتَ عَلیٰ اِبْراَہِیْمَ وَعَلیٰ اٰلِ اِبْرَاہِیْمَ اِن

َ  
مَا صَل

َ
دٍ ک

َ عَلیٰ اٰلِ مُحَم 
َ دٍ و 

َ ِ عَلیٰ مُحَم 
 صَل 

َ ہُم 
ٰ 
جِیْدٌ الل

َ   حَمِیْدٌ م 

 
َ  
تَ عَلیٰ اِبْراَہِیْمَ وَعَلیٰ اٰلِ اِبرَْاہِیْمَ اِن

ْ
مَا باَرَک

َ
دٍ ک

َ عَلیٰ اٰلِ مُحَم 
َ دٍ و 

َ  عَلیٰ مُحَم 
ْ
 بَارکِ

َ ہُم 
ٰ 
جِیْدٌ الل

َ  حَمِیْدٌ م 
َ
 ك

 کے مضامین سے تیار کی گئی ہے۔  ڈاکٹر فضل الرحمٰن بشیر  اور مکرم  محمد انور شہزاد ) یہ تقریر مکرم  
ٰ 
 ( ہ تعالیٰ فجزاہم الل

 

 ضضضض 

 


