
 
1 

 

 

 

 

 

 

 

 اللہ تعالیٰ قرآنِ کریم میں فرماتا ہے۔  

قٍ عَظِیْمٍ 
ُ
ل
ُ
عَلیٰ خ

َ
 ل
َ
ک
ََّ
 (  5)القلم: اِن

ق پر قائم ہے  )اے محمدؐ!( یعنی

ل ُ

 

خ

و ایک بزرگ 
ُ

 

 ۔ ت

عَیْنیِْ   
ُ َّ
ط
َ
ق رَ 

َ
ت مْ 

َ
ل  

َ
ک
ْ
مِن حْسَنُ 

َ
 وَا

سَآء  
َّ
النِ لِدِ 

َ
ت مْ 

َ
ل  

َ
ک
ْ
مِن جْملَُ 

َ
ا  وَ 

 
َ مُبرََّ تَ 

ْ
لِق

ُ
عَیْبٍ خ لَِّ 

ُ
ک مِنْ   ءً 

 
َ َّ
ن
َ
ا
َ
آء  ک

َ
ش
َ
ت مَا 

َ
ک تَ 

ْ
لِق
ُ
خ دْ 

َ
ق  

َ
 ک

 

 ( )قصیدہ حسان بن ثابت

 نہیں دیکھا اور نہ ہی تجھ سے زیادہ خوبصورت بچہ کسی عورت نے جنا ہے۔ تجھ سے زیادہ حسین میری آنکھ نے کبھی کہ 

 اپنی مرضی سے اور جس طرح آپ نے چاہا اس عالم میں تشریف لائے۔ 
ؐ
 ہر عیب و نقص سے پاک بنائے گئے گویا کہ آپ

ؐ
 آپ

 

 “ بنیادی اخلاق کی تعلیم کی روشنی میں ارفع و اعلیٰ اخلاق کےصلی اللہ علیہ وسلم حضور اکرم  ”آج میری تقریر کا عنوان ہے ۔معزز سامعین!  

 

نے، اپنوں اور غیروں سے اچھے  اسلام میں اعلیٰ اخلاق اپنانے، اچھے اخلاق ہر موقع پر ظاہر کرنے، گھروں میں بھی اور معاشرے میں بھی اور ہر سطح پر اعلیٰ اخلاق دکھ 

اور اور کسی چھوٹے سے چھوٹے پہلوکو بھی نہیں چھوڑا گیا، کسی  کا بیان نہیں    اخلاق کا مظاہرہ کرنے کی جتنی تعلیم دی گئی ہے  ان  ۔ ہوا  مذہب میں اس طرح تفصیل سے 

زور دیا ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ  آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے عمل سے بھی اور مختلف مواقع پر بار بار اپنی اُمّت کو اخلاق کے اعلیٰ معیاروں کو حاصل کرنے پر  

تے ہیں۔ آپ کے گھریلو حالات کو دیکھیں تو کہیں آپ اپنی بیوی کے دوسری بیوی کے چھوٹے قد کا مذاق اڑانے پر  وسلم کے عمل کو ہم دیکھیں تو حیرت انگیز معیار نظر آ

بات پر ایک بیوی کو سمجھا رہے ہیں کہ معمولی سی اسِ تو کہیں   (سنن ابو داؤد کتاب الأدب) سخت ناپسندیدگی کا اظہار فرماتے ہیں کہ کسی کو جذباتی تکلیف نہیں دینی چاہئے۔

کسر شیئا) بھی ناپسندیدگی کا اظہار دوسری بیوی کے کسی کام پر نہیں ہونا چاہئے۔ الحکم فیمن  باب  الاحکام  کتاب  ابن ماجہ  کہیں آپ بچوں کے اخلاق بلند   (سنن 

آپ نے ایک بچے کو فرمایا کہ اگر بہت بھوک لگی ہوئی    کرنے کی نصیحت فرماتے ہیں کہ لوگوں کے پھلوں کے درختوں پر پتھر مار کر ان کا کچا پکا پھل جو ہے وہ ضائع نہ کرو۔

 تمہیں دعا  ہے برداشت نہیں ہوتا تو درخت سے نیچے گری ہوئی پکی کھجوریں ہیں وہ اٹھا کر کھ لو۔ لیکن ساتھ ہی یہ نصیحت بھی فرمائی کہ سب سے اچھی
ں ی
 بات یہ ہے کہ مَ

سنن  )  نیچے سے اٹھا کے کھجوریں کھنی پڑیں۔ تم مجبور ہی نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ تمہارے لئے سامان فرماتا رہے۔دیتا ہوں کہ تمہیں ایسی حالت کی نوبت بھی نہ آئے کہ تمہیں

اس دعا کے ساتھ بچے کو بھی توجہ دلا دی کہ اپنی ضروریات کے پورا کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع   (ابی داؤد کتاب الجہاد باب من قال انہ یاکل مما سقط

جاتی ہیں لیکن آپ نے فرمایا کہ   و، نہ کہ غلط طریقے سے لوگوں کے مالوں کو اٹھاؤ۔ کیونکہ گو مجبوری میں بعض دفعہ اس طرح کی چیزیں جو نیچے زائد پڑی ہیں جائز بھی بنکر

 
 844۔ مشاہدات 

 حنیف احمد محمود ۔ برطانی ابو سعی 
ظ ظ ظ  

یرتقر ظ  ظظ                         

 بنیادی اخلاق کی تعلیم کی روشنی میں ارفع و اعلیٰ اخلاق کے حضور اکرمؐ 

 (حضرت خلیفۃ المسیح الخامس ایدہ اللہ تعالیٰ  خطبہ جمعہ)خلاصہ 

 

سیرت رسولؐ بت تقریر با  

منٹ     7-5وقت  



 
2 

سے فرمایا کہ پہلے بسم اللہ پڑھو، اپنے دائیں اعلیٰ اخلاق اختیار کرو اور یہی نیکی ہے۔ پھر ایک بچے کوتیزی سے کھنے اور اپنا ہاتھ کھنے کی پلیٹ پر یا تھالی پر پھیرنے کی وجہ  

الطعام) ہاتھ سے کھؤ اور اپنے سامنے سے کھؤ۔ التسمیۃ علی  الاطمۃ باب  کتاب  البخاری  پس بچوں کی تربیت بھی اس رنگ میں کرنی چاہئے تا کہ بڑے   ( صحیح 

ق ہے۔ اس کو بچپن سے ہی بچوں کے دلوں میں قائم کر اُہوکر  

ل ُ

 

خ

 ن میں اعلیٰ اخلاق پیدا ہوں۔ پھر جھوٹ ایک گناہ ہے اور سچائی ایک نیکی ہے اور 
ؐ
نے    نے کے لئے آپ

 اپنے بچپن کی وجہ اس طرح نصیحت فرمائی کہ ایک صحابی اپنے بچپن کا واقعہ بیا
ں ی
ن کرتے ہیں کہ ایک دفعہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے گھر تشریف لائے اور مَ

ور جانے
ُ
سے روکنے کے لئے کہا کہ ادِھر    سے تھوڑی دیر بعد ہی گھر میں آپ کی موجودگی میں ہی کھیلنے کے لئے باہر جانے لگا تو میری ماں نے مجھے اس بابرکت ماحول سے د

 تمہیں ایک چیز دوں گی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر فرمایا کہ تم آؤ۔ 
ں ی
 سے کچھ دینا چاہتی ہو؟ میری ماں نے کہا کہ ہاں اُ ابھی یہیں رہو۔ مَ

ں ی
ِ   مَ سے ایک کھجور  ا

اور تم صرف بچے کو   ارادہ نہ ہوتا  اس پر فرمایا کہ اگر تمہارا یہ  والی  دوں گی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے  بلانے کے لئے یہ کہتی تو تم پھر جھوٹ بولنے کا گناہ کرنے 

  ( سنن ابی داؤد کتاب الأدب باب فی التشدید فی الکذب) ہوتی۔

 ائیاں نہیں چھوڑ سکتے تو جھوٹ بولنا چھوڑ دو۔ ایک برائی کم از کم چھوڑو۔ بُرایک مرتبہ ایک شخص کو فرمایا کہ اگر تم ساری ! سامعین 

 ( تفسیر سورۃ التوبۃ 176صفحہ   16جزء  8)تفسیرکبیر امام رازی جلد  

 جائزے لینے چاہئیں کہ کیا  اب ہم دیکھتے ہیں کہ کیا آجکل کے مسلمانوں کے یہ معیار ہیں کہ اس باریکی سے جھوٹ سے بچیں اور سچائی کو قائم کریں بلکہ ہمیں اپنے بھی 

فرمایا کہ گناہ کبیرہ یہ ہے کہ اللہ کا شرک کرنا۔ والدین    ہمارے یہ معیار ہیں۔ ایک روایت میں آتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے گناہ کبیرہ کے بارے میں بتاتے ہوئے

 سنو۔ جھوٹ اور جھوٹی گواہی۔ پھر آپ نے کی نافرمانی کرنا اور پھر راوی کہتے ہیں کہ آپ ٹیک لگا کر بیٹھے ہوئے یہ باتیں کر رہے تھے تو اٹھ کر بیٹھ گئے اور فرمایا کہ غور سے

 حضور صلی اللہ علیہ وسلم اب خاموش ہو جائیں۔   !بار فرمایا۔ راوی کہتے ہیں کہ آپ یہ کہتے چلے گئے اور ہم نے خواہش کی کہ کاشفرمایا جھوٹ اور جھوٹی گواہی اور بار 

 ( صحیح البخاری کتاب الأدب باب عقوق الوالدین من الکبائر) 

 کے حوالے سے   پھر برداشت اور صبر  
ؐ
   آپ

ؐ
سے اِ نے فرمایا کہ   نصیحت فرماتے تھے۔ ایک بدّو مسجد میں پیشاب کرنے لگا۔ لوگ اس کی طرف روکنے کے لئے دوڑے۔ آپ

 
ؐ
نے فرمایا کہ تم لوگوں کی آسانی کے لئے پیدا کئے گئے ہو نہ کہ تنگی کے لئے۔ اس پر وہ بدّو ہمیشہ آنحضرت صلی اللہ   چھوڑ دو اور جہاں پیشاب کیا ہے وہاں پانی بہا دو۔ پھر آپ

  علیہ وسلم کی شفقت کا ذکر کیا کرتا تھا۔

 ( سنن الترمذی ابواب الطہارۃ باب ما جاء فی البول یصیب الارض)

ا کر رہے ہو یا اچھا کر رہے ہو تو پھر اپنے ہمسائے کی طرف دیکھو کہ وہ تمہارے بارے  بُرایک موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر تم یہ معلوم کرنا چاہتے ہو کہ تم 

 میں کیا رائے رکھتے ہیں۔

 ( سنن ابن ماجہ کتاب الزہد باب الثناء الحسن) 

  ساتھ عوام کی خدمت کرو گے۔ پھر افسروں کو فرمایا کہ تمہارے اعلیٰ اخلاق کا تب پتا چلے گا جب تم اپنے آپ کو قوم کا خادم سمجھو گے اور اپنی تمام تر صلاحیتوں کے 

  (710صفحہ   6جلد  کنز العمال ) 

طرح اعلیٰ اخلاق کا   پھر جب تمام طاقتیں آپ کو مل گئیں اور عرب پر فتوحات ہو گئیں تو ہم آپ کے معیارکا یہ حال دیکھتے ہیں۔ فتح مکہ کے موقع پر آپ نے ک !  سامعین 

معافی جو ہے وہ بہت سوں کے اسلام لانے کا  مظاہرہ کیا کہ دشمنوں کو بھی معاف کر دیا۔ ایسے دشمن جو جانی دشمن تھے جنہوں نے مسلسل تکلیفیں دی تھیں اور پھر یہی  

 الصلوٰۃ والسلام ایک جگہ فرماتے  موجب بن گئی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اعلیٰ ترین معیار کا، اعلیٰ ترین اخلاق کے معیار کا، ذکر کرتے ہوئے حضرت مسیح موعود علیہ

 ہیں کہ

 ’’اللہ جلّ شانہٗ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کر کے فرماتا ہے 

 
َ َّ
قٍ عَظِیْمٍ اِن

ُ
ل
ُ
عَلیٰ خ

َ
 ل
َ
 ( 5)القلم: ک



 
3 

  

 

معن

ق پر قائم ہے۔ سو اسی تشریح کے مطابق اس کے 

ل ُ

 

خ

و ایک بزرگ 
ُ

 

ں اخلاق کی  ےیعنی ت
ں
می
قسِ

   احسان، صدق، حوصلہ وغیرہسخاوت ، شجاعت ، عدل ، رحم،    ہیں یعنی یہ کہ تمام 

ت، غیرت، استقامت، عفت، زہادت، اعتد
ّ
ال، مؤاسات یعنی تجھ میں جمع ہیں۔ غرض جس قدر انسان کے دل میں قوتیں پائی جاتی ہیں جیساکہ ادب، حیا، دیانت، مرو

دردی۔ ایسا ہی شجاعت، سخاوت، عفو، صبر، احسان، صدق، وفا وغیرہ
م
جب یہ تمام طبعی حالتیں عقل اور تدبّر کے مشورے سے اپنے اپنے محل اور موقع پر ظاہر کی جائیں   ہ

اور یہ تمام اخلاق درحقیقت انسان کی طبعی حالتیں اور طبعی جذبات ہیں اور صرف اس وقت اخلاق کے نام سے موسوم ہوتے ہیں کہ جب محل    ۔ گی تو سب کا نام اخلاق ہو گا

 کیا جائے‘‘ اور موقع کے لحاظ سے بالارادہ ان کو استعمال 

  (333صفحہ 10)اسلامی اصول کی فلاسفی، روحانی خزائن جلد  

 حضرت مسیح موعود علیہ السلام فرماتے ہیں کہ

ا نہ ہو تو پھر اخلاق کا پتا نہیں مل سکتا۔ چونکہ  ’’انسان کے اخلاق ہمیشہ دو رنگ میں ظاہر ہو سکتے ہیں یا ابتلا کی حالت میں اور یا انعام کی حالت میں۔ اگر ایک ہی پہلو ہو اور دوسر 

اس لئے کچھ حصہ آپ کی زندگی کا مکی ہے اور کچھ مدنی۔ مکہ کے دشمنوں کی بڑی بڑی ایذا رسانی پر   ۔خدا تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق مکمل کرنے تھے 

اور باوجود ان لوگوں کے کمال سختی سے پیش آنے کے پھر بھی آپ ان سے حلم اور بردباری سے پیش آتے رہے اور جو پیغا م خدا تعالیٰ کی طرف سے صبر کا نمونہ دکھیا 

اس کی تبلیغ دیا۔   میں کوتاہی نہ کیلائے تھے  کر  ان میں سے اکثروں کو معاف  تو  اور وہی دشمن گرفتار ہو کر پیش ہوئے  ۔ پھر مدینہ میں جب آپ کو عروج حاصل ہوا 

 “  باوجودقوتِ انتقام پانے کے پھر انتقام نہ لیا۔

   ( ء1984ایڈیشن 196-195صفحہ 6)ملفوظات جلد 

 
 
 کہ:  یا فرمانے   پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق کا مزید ذکر کرتے ہوئے آپ

 ’’ان باتوں کو نہایت توجہ سے سننا چاہئے۔ اکثر آدمیوں کو  
ں ی
ر اور زُود رنج ہیں  نے دیکھا اور غور سے مطالعہ کیا ہے کہ بعض سخاوت تو کرتے ہیں  مَ

ی
۔  لیکن ساتھ ہی غصہ و

۔ بعض کو دیکھا ہے کہ تواضع اور  بعض حلیم تو ہیں لیکن بخیل ہیں۔ بعض غضب اور طیش کی حالت میں ڈنڈے مار مار کر گھائل کر دیتے ہیں مگر تواضع اور انکسار نام کو نہیں

 بالکل محروم بھی نہیں ہے۔‘‘ اور  صفات بھی نہیں  انکسار تو ان میں پرلے درجہ کا ہے مگر شجاعت نہیں ہے… ہر انسان جامعِ

 ( ء1984ایڈیشن  133۔ 132صفحہ 1)ملفوظات جلد 

 اور پھر آپ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا کہ  

  اسی لئے آپ کی شان میں فرمایا۔ ۔جو جمیع اخلاق میں کامل تھےہیں ۔سب سے اکمل نمونہ اور نظیر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ”
َ َّ
قٍ عَظِیْمٍ اِن

ُ
ل
ُ
عَلیٰ خ

َ
 ل
َ
 ۔“ک

  (ء1984ایڈیشن   133صفحہ  1) ملفوظات جلد  

 فرمایا کہ میں نے تو تمام ظلم کرنے  پس تکالیف کے زمانہ میں بھی آپ نے اخلاق دکھلائے اور صبر کا وہ مظاہرہ کیا کہ دنیا حیران ہو گئی اور تمام عرب کی حکومت ملی جیسا کہ

 علیہ وسلم کے ماننے والے کو ہمیشہ سامنے رکھنے چاہئیں اور دکھنے  والوں کو معاف کر دیا۔ پس اخلاق کے اعلیٰ معیار ہیں جو ہر حالت میں ایک حقیقی مسلمان کو، آپ صلی اللہ

ت صلی اللہ علیہ وسلم کے  چاہئیں۔ اس بارے میں حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ہماری ک طرح رہنمائی فرمائی ہے۔ حضرت مسیح موعود علیہ السلام آنحضر 

ہیں کہ یہ اعلیٰ اخلاق ایسے تھے جنہوں نے لوگوں کو اپنا گرویدہ کر لیا اور ایک اعجاز دکھیا۔ پھر آپ ہمیں فرماتے ہیں کہ    ہوئے یہ بھی فرماتےکرتے  اخلاق کے بارے میں  

ق کو موقع اور محل کے مطابق استعمال کرو تو تم بھی اعجاز دکھنے والے

ل ُ

 

خ

 بن سکتے ہو۔  اگر تم اس سنت پر چلتے ہوئے اپنے اخلاق اچھے کر لو اور ہر 

 :آپ فرماتے ہیں 

 کوئی انگلی نہیں رکھ سکتا اور  ’’خوارق پر تو کسی نہ کسی رنگ میں لوگ عذرات پیش کر دیتے ہیں اور اس کو ٹالنا چاہتے ہیں۔ لیکن اخلاقی حالت ایک ایسی کرامت ہے جس پر 

   فرمایایہی وجہ ہے کہ ہمارے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سب سے بڑا اور قوی اعجاز اخلاق ہی کا دیا گیا۔ جیسے
َ َّ
قٍ عَظِیْمٍ اِن

ُ
ل
ُ
عَلیٰ خ

َ
 ل
َ
یوں تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  ۔ ک

کے اخلاقی اعجاز کا نمبر ان سب کے ہر ایک قسم کے خوارق قوت ثبوت میں جملہ انبیاء علیہم السلام کے معجزات سے بجائے خود بڑھے ہوئے ہیں۔ مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم  

ل 
ّ
 ۔ جس کی نظیر دنیا کی تاریخ نہیں بتلا سکتی اور نہ پیش کر سکے گی   ۔ہےسے او



 
4 

ہ کو چھوڑ کر  

 

ںئّ
سی
 سمجھتا ہوں کہ ہر ایک شخص جو اپنے اخلاق 

ں ی
مثلاً اگر بہت ہی  ۔  اس کے لئے وہی کرامت ہے ۔  عادات ذمیمہ کو ترک کر کے خصائل حسنہ کو لیتا ہے  ،مَ

ر ان عاداتِ بد کو چھوڑتا ہے اور حلم اور عفو کواختیار کرتا ہے یا امِساک کو چھوڑ کر سخاوت اور حسد کی بجا
ی
دردی حاصل کرتا ہے تو بیشک یہ  سخت تُند مزاج اور غصہ و

م
ئے ہ

پس تم میں سے کون ہے جو نہیں چاہتا کہ ۔  ر کرتا ہے تو یہ فروتنی ہی کرامت ہےکرامت ہےاور ایسا ہی خودستائی اور خود پسندی کو چھوڑ کر جب انکساری اور فروتنی اختیا 

 جانتا ہوں ہر ایک یہی چاہتا
ں ی
  ۔ ایسی کرامت ہے   ہے۔ تو بس یہ ایک مدامی اور زندہ کرامت ہے۔ انسان اخلاقی حالت کو درست کرے کیونکہ یہکراماتی بن جاوے۔ مَ

ق کے نزدیک اہلِ کرامت ہو جاوے۔ بہت  
ِ ل

ا ی

 

ق اور خ

لْ ی

 

خ

ور تک پہنچتا ہے۔ مومن کو چاہئے کہ 
ُ
اش ایسے دیکھے گئے جس کا اثر کبھی زائل نہیں ہوتا بلکہ نفع د سے رِند اور عںّ

ہے اور بجز اقرار اور قائل ہونے کے دوسری راہ نہیں ملی۔ بہت ہیں جو کسی خارق عادت نشان کے قائل نہیں ہوئے لیکن اخلاقی حالت کو دیکھ کر انہوں نے بھی سر جھکا لیا  

  ۔‘‘سے لوگوں کے سوانح میں اس امر کو پاؤ گے کہ انہوں نے اخلاقی کرامات ہی کو دیکھ کر دین حق کو قبول کر لیا

 ء( 1984ایڈیشن  142-141صفحہ 1)ملفوظات جلد 

 
 
ق یہ ہے کہ دل سے اس بات کا اظہار  آپ

ل ُ

 

خ

دردی ہے تو دل سے  نے فرمایا کہ اسلام کی تعلیم یہ نہیں ہے کیونکہ یہ اسلام کے سچے اخلاق نہیں ہیں۔ بلکہ اعلیٰ 
م
ہو رہا ہو۔ اگر ہ

 ہوئے آپ نے ایک موقع پر فرمایا کہ: کرتے چنانچہ اس بات کو بیان   ہو۔ اگر دوسری باتوں کا اظہار ہے تو دل سے ہو۔

 سے پیش آتے ہیں اور دلوں میں  ’’اخلاق دو قسم کے ہوتے ہیں۔ ایک تو وہ ہیں جو آجکل کے نو تعلیم یافتہ پیش کرتے ہیں کہ ملاقات وغیرہ میں زبان سے چاپلوسی اور مداہن  

د
م
ردی کرے۔ دل میں نفاق نہ ہو اور چاپلوسی اور مداہن  نفاق اور کینہ بھرا ہوا ہوتا ہے۔ یہ اخلاق قرآن شریف کے خلاف ہیں۔ دوسری قسم اخلاق کی یہ ہے کہ سچی ہ

  وغیرہ سے کام نہ لے۔ جیسے خدا تعالیٰ فرماتا ہے
َ رْبیٰ   اِنَّ

ُ
ق
ْ
وَاِیْتَآءِ ذِی ال اِحْسَانِ 

ْ
وَال عَدْلِ 

ْ
بِال مُرُ 

ْ
ہَ یأَ

َّٰ
یہ کامل طریق ہے اور ہر ایک  ۔  (۔ تو یہ کامل طریق ہے 91)النحل:الل

چاہتی    کلام میں موجود ہے جو اس سے روگردانی کرتے ہیں وہ اور جگہ ہدایت نہیں پا سکتے۔ اچھی تعلیم اپنی اثر اندازی کے لئے دل کی پاکیزگیکامل طریق اور ہدایت خدا کے

ور ہیں اگر عمیق نظر سے ان کو دیکھو گے تو ان میں ضرور گند
ُ
 نظر آئے گا۔‘‘  ہے۔ جو لوگ اس سے د

  ء(1984ایڈیشن  200صفحہ 6)ملفوظات جلد  

 فرمایا کہ  پس اس کے لئے دل کی پاکیزگی کی ضرورت ہے۔ اپنے آپ کو خدا تعالیٰ کی رضا اور اس کے حکموں پر چلانے کی ضرورت ہے۔

  ’’زندگی کا اعتبار نہیں ہے۔ نماز، صدق و صفا میں ترقی کرو۔‘‘ 

  ء(1984ایڈیشن 200صفحہ 6)ملفوظات جلد 

 اپنی عبادتوں میں ترقی کرو۔ اپنے سچائی کے معیار کو بڑھاؤ۔ اپنی ہر بات میں سچائی پیدا کرو۔ 

 ظاہری نمازیں اور عبادت ہی نیکی ہے یا معمولی اخلاق دکھ دبعض لوگ پوچھتے ہیں کہ نیکیاں کیا ہیں؟ بعض سمجھتے ہیں کہ صرف  

 

تو بڑی نیکی ہو گی اور دوسرے بہت   یں

  ہیں کہ: سارے بنیادی اخلاق کی پرواہ نہیں کرتے۔ اس پر بڑے خوبصورت انداز میں روشنی ڈالتے ہوئے حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے

میرا تو یہ مذہب ہے کہ دنیا میں ہر ایک چیز کام آتی ہے۔ زہر  ۔  بے خیر ہو جاتے ہیں جو لوگ اخلاق کی اصلاح نہیں کرتے وہ رفتہ رفتہ  ۔  ’’اخلاق دوسری نیکیوں کی کلید ہے 

ایسا ہو جاتا ہے کہ وہ  ۔ ں ہستی نہیں بنتااور نجاست بھی کام آتی ہے۔ اسٹرکنیا بھی کام آتا ہے۔ اعصاب پر اپنا اثر ڈالتا ہے۔ مگر انسان جو اخلاقِ فاضلہ کو حاصل کر کے نفع رسا

وہ مقام ہے    مردار حیوان سے بھی بدتر ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس کی تو کھل اور ہڈیاں بھی کام آ جاتی ہیں۔ اس کی تو کھل بھی کام نہیں آتی اور یہی۔  کسی بھی کام نہیں آ سکتا

ُ  جہاں انسان لَّ
َ
ض
َ
  پس یاد رکھو کہ اخلاق کی درستی بہت ضروری چیز ہے کیونکہ نیکیوں کی ماں اخلاق ہی ہے۔‘‘۔ ( کا مصداق ہو جاتا ہے 180)الاعراف: بَلْ ہُمْ ا

  ء(1984ایڈیشن  76صفحہ 2)ملفوظات جلد 

 فرماتے ہیں کہ:اگر اخلاق پیدا ہوں گے تو دوسری نیکیاں کرنے کی بھی توفیق ملے گی۔ روزمرہ معاملات میں یہ اخلاق ک طرح ظاہر ہوتے ہیں۔ آپ ! سامعین 

ڑ جاتے ہیں  

ِ

ِ
اور کچھ مولویت کی رگ ہو تو اس کو بجائے کچھ دینے کے سوال کے مسائل سمجھانا شروع کر دیتے ۔  ’’بعض آدمیوں کی عادت ہوتی ہے کہ سائل کو دیکھ کے چ 

ان لوگوں کو عقل نہیں اور سوچنے کا مادہ نہیں رکھتے جو ایک نیک دل اور   اور اس پر اپنی مولویت کا رعب بٹھا کر بعض اوقات سخت سست بھی کہہ بیٹھتے ہیں۔ افسوس  ہیں 

اس کو کچھ دینے میں تو گناہ لازم نہیں آتا۔ بلکہ حدیث  ۔ سلیم الفطرت انسان کو ملتا ہے۔ اتنا نہیں سوچتے کہ سائل اگر باوجود صحت کے سوال کرتا ہے تو وہ خود گناہ کرتا ہے

میں رَاکبًِا شریف   
َ
اک

َ
ت
َ
ا وْ 
َ
ہیں۔   ل آئے  الفاظ  میںکے  شریف  قرآن  اور  چاہئے  دینا  دے  کچھ  بھی  تو  آوے  بھی  کر  ہو  سوار  سائل  خواہ    یعنی 

َ مَّ
َ
 وَا

َ السَّ آئلَِ  ا 



 
5 

ہَرْ 
ْ
ن
َ
لاَت

َ
اس میں یہ کوئی صراحت نہیں کی گئی کہ فلاں قسم کے سائل کو مت جھڑک اور فلاں قسم کے سائل کو  ۔  ( کا ارشادآیا ہے کہ سائل کو مت جھڑک11)الضحیٰ:ف

کیونکہ اس سے ایک قسم کی بداخلاقی کا بیج بویا جاتا ہے۔ اخلاق یہی چاہتا ہے کہ سائل پر جلد ہی ناراض نہ ہو۔ یہ شیطان کی  ۔  جھڑک۔ پس یاد رکھو کہ سائل کو نہ جھڑکو

غور کرو کہ ایک نیکی کرنے سے دوسری نیکی پیدا ہوتی ہے اور اسی طرح پر ایک بدی  ۔  خواہش ہے کہ وہ اس طریق سے تم کو نیکی سے محروم رکھے اور بدی کا وارث بنادے

ہر فعل میں رکھ ہوا ہے۔ پس جب سائل سے  ۔ کرتی ہے۔ اسی طرح خدا تعالیٰ نے یہ تجاذب کا مسئلہدوسری بدی کا موجب ہو جاتی ہے۔ جیسے ایک چیز دوسری چیز کو جذب 

ور ہو کر دوسری نیکی بھی کر لے گا نرمی کے ساتھ پیش آئے گا اور اس طرح پر اخلاقی صدقہ دے دے گا
ُ
  اور اس کو کچھ دے بھی دے گا۔‘‘۔  تو قبض د

  ء(1984ایڈیشن   76۔  75صفحہ 2)ملفوظات جلد 

قائم فرمایا۔  طرح آپ نے    پھر ہمارے معاشرے میں عموماً والدین کے بارے میں یہ سوال ہوتا ہے۔ والدین اگر احمدی نہیں یا مخالفت کر رہے ہیں تو ان کا احترام ک 

 
 
 نے شیخ عبدالرحمن صاحب قادیانی کو ان کے والد کے بارے میں دریافت فرماتے ہوئے نصیحت فرمائی کہ  آپ

پاکیزہ نمونہ دکھلا کر اسلام کی صداقت کا  ’’ان کے حق میں دعا کیا کرو۔ ہر طرح اور حتی الوسع والدین کی دلجوئی کرنی چاہئے اور ان کو پہلے سے ہزار چند زیادہ اخلاق اور اپنا   

ق پر ہو جاتا ہے اور  اخلاقی نمونہ ایسا معجزہ ہے کہ جس کی دوسرے معجزے برابری نہیں کر سکتے۔ سچے اسلام کا یہ معیار ہے کہ اس سے انسان اعلیٰ درجہ کے اخلا ۔ قائل کرو

 سے نہیں روکتا۔ دنیوی امور میں جن سے  وہ ایک ممیّز شخص ہوتا ہے۔ شاید خدا تعالیٰ تمہارے ذریعہ ان کے دل میں اسلام کی محبت ڈال دے۔ اسلام والدین کی خدمت

  فرمانبرداری کرنی چاہئے۔ دل و جان سے ان کی خدمت بجا لاؤ۔ ‘‘دین کا حرج نہیں ہوتا ان کی ہر طرح سے پوری 

  ء(1984ایڈیشن  1۔ حاشیہ نمبر 175صفحہ  4)ملفوظات جلد 

 
 
 ہوئے فرمایا کہ: کرتے  نے ایک موقع پر فرمایا کہ اخلاق ہی ہیں جو انسان اور جانوروں میں فرق کرتے ہیں۔ اس بات کو بیان  آپ

ل چارپایہ کیفیت اور کمیت میں فرق نہیں کر سکتا اور جو کچھ آگے آتا ہے اور جس قدر آتا ہے کھتا ہے۔ جیسے کتّا اس قدر کھتا ہے
ّ
 کرتا ہے ’’او

ی

 

 ۔  کہ آخر ق

ایسا ہی ہر ایک امر جو کھنے کے لحاظ سے  ۔  ایک بیل کبھی یہ تمیز نہیں کرتا کہ یہ ہمسایہ کا کھیت ہے اس میں نہ جاؤں۔ دوسرا یہ کہ اینعام حلال اور حرام میں تمیز نہیں کرتے 

عرب میں مردےکتّے کھ لیتے تھے…یتیموں کا مال   ،نہیں کرتا…یہ لوگ جو اخلاقی اصولوں کو توڑتے ہیں اور پرواہ نہیں کرتے کہ گویا انسان نہیں۔ پاک پلید کا تو یہ حال  ۔ہو

د کھ لے گی
ّ
دیا جاوے، بلا ترد کا گھاس گائے کے سامنے رکھ   نہیں۔ جیسے یتیم 

ّ
و تامّ د 

ّ
ترد کا حال ہے۔ یہی معنی ہیں ۔  کھنے میں کوئی  ان لوگوں    ایسا ہی 

َ َّ
وًی   ارُ وَالن

ْ
  مَث

 
َ َّ
رکھو کہ دو پہلو ہیں۔ ایک عظمتِ الٰہی کا۔ جو اس کے خلاف ہے وہ بھی اخلاق کے خلاف ہے اور دوسرا شفقت علی خلق  غرض یاد  ۔  نہ دوزخ ہو گا (۔ ان کا ٹھکا13)محمد:ہُمْ ل

بہت تھوڑے لوگ ہیں جو ان باتوں پر جو انسان کی زندگی کا اصل مقصد اور غرض ہیں غور   !آہ۔  اللہ کا۔ پس جو نوع انسان کے خلاف ہو وہ بھی اخلاق کے برخلاف ہے

 ‘‘   کرتے ہیں۔

  ء(1984ایڈیشن   79۔  78صفحہ 2)ملفوظات جلد  

 
 
 :فرماتے ہیں  پھر ایک برائی تکبر کی ہے جو نیکیوں سے محروم کر دیتی ہے بلکہ خدا تعالیٰ کی ناراضگی کا مورد بنا دیتی ہے۔ آپ

ے رہتے ہیں۔ مگر سب سے آخری جنّ تکبر کا ہوتا ہے جو اس میں رہتا اور جب یہ نکلنے    ’’صوفی کہتے ہیں کہ انسان کے اندر اخلاقِ رذیلہ کے بہت سے جنّ ہیں  

 

کلن

 

ن
لگتے ہیں تو 

 ۔ ہے اور خدا تعالیٰ کے فضل اور انسان کے سچے مجاہدہ اور دعاؤں سے نکلتا ہے

ووں سے بچنا چاہئے۔ بعض وقت یہ  ۔  بہت سے آدمی اپنے آپ کو خاکسار سمجھتے ہیں  
م
قسِ

لیکن ان میں بھی کسی نہ کسی نوع کا تکبر ہوتا ہے۔ اس لئے تکبر کی باریک در باریک 

رّڑ دوسروں کو کنگال سمجھتا ہے اور کہتا ہے کہ یہ کون ہے جو میرا مقابلہ کرے۔ بعض اوقات خا
کب 

 

ئ
م

 ہوتا ہے۔  ندان اور ذات کا تکبّرتکبر دولت سے پیدا ہوتا ہے۔ دولتمند 

کا عیب پکڑتا ہے اور شور مچاتا   سمجھتا ہے کہ میری ذات بڑی ہے اور یہ چھوٹی ذات کا ہے… بعض وقت تکبر علم سے بھی پیدا ہو تا ہے۔ ایک شخص غلط بولتا ہے تو یہ جھٹ اس

ں تکبّر کی ہوتی ہیں اور یہ سب کی سب انسان کو نیکیوں سے محروم کر دیتی ہیں اور لوگوں کو نفع پہنچانے  ہے کہ اس کو تو ایک لفظ بھی صحیح بولنا نہیں آتا
ں
می
قسِ

۔ غرض مختلف 

  سے روک دیتی ہیں۔ ان سب سے بچنا چاہئے۔‘‘

  ء(1984ایڈیشن  402صفحہ  6)ملفوظات جلد 

 



 
6 

 :پھر آپ فرماتے ہیں 

اس کو خبر نہیں کہ اس    ۔ایک شخص جو مثلاً زنا کرتا ہے۔  ترکِ اخلاق ہی بدی اور گناہ ہے ’’کسی کو اخلاق کی کوئی قوت نہیں دی گئی مگر اس کو بہت سی نیکیوں کی توفیق ملی 

اب اگر یہ اُس تکلیف اور صدمے کو محسوس کر سکتا اور اس کو اخلاقی حصہ حاصل ہوتا تو ایسے فعلِ شنیع کا مرتکب نہ  ۔  عورت کے خاوند کو ک قدر صدمہ عظیم پہنچتا ہے 

ایک شخص جو چوری  ۔   تو ہٹ جاتا ہوتا۔ اگر ایسے نابکار انسان کو یہ معلوم ہو جاتا کہ اس فعل بد کے ارتکاب سے نوع انسان کے لئے کیسے کیسے خطرناک نتائج پیدا ہوتے ہیں 

  …چھوڑجائے۔ اکثر دیکھا گیا ہے کہ ایک غریب کی کئی سالوں کی محنت کو ملیا میٹ کر دیتا ہے   ہی    ات کے کھنے کے واسطےکہ ر۔کرتا ہے کمبخت ظالم اتنا بھی تو نہیں کرتا  

اور اخلاقی حالت سے اندھا نہ ہوتا تو کیوں چوری کرتا۔ آئے دن اخبارات میں دردناک موتوں کی خبریں پڑھنے میں آتی ہیں کہ فلاں   ۔ اب اگر ان حالتوں کو محسوس کرتا

تو ایسی مصیبتیں کیوں آئیں؟ ممکن ہے کہ اپنے جیسے  ۔بچہ زیور کے لالچ سے مارا گیا۔ فلاں جگہ کسی عورت کو قتل کر ڈالا … اب سوچ کر دیکھو کہ اگر اخلاقی حالت درست ہو

  انسان پر مصیبت آئے اور یہ محسوس نہ کرے۔ ‘‘

  ء(1984ایڈیشن   78-77صفحہ 2)ملفوظات جلد 

خوف ہو یا انسانیت انسان میں ہو تو کبھی اس قسم  اگر یہ اخلاق ہی نہ ہوں، احساس ہی نہ ہو، اللہ تعالیٰ کا خوف ہی نہ ہو تو تبھی یہ حالت پیدا ہوتی ہے۔ نہیں تو اگر اللہ تعالیٰ کا   

 کی حرکتیں نہ کریں۔ اپنی جماعت کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا کہ  

ہمسایہ پر بہت اعلیٰ درجہ کا پڑتا ہے۔ ہماری  ’’جو شخص اپنے ہمسایہ کو اپنے اخلاق میں تبدیلی دکھتا ہے کہ پہلے کیا تھا اور اب کیا ہے وہ گویا ایک کرامت دکھتا ہے۔ اس کا اثر  

کیا یہ ان کے لئے باعث ندامت نہیں ہے  ۔ اور تہمت لگاتے ہیں کہ افتراء غیظ و غضب میں مبتلا ہیں  کہ ہم نہیں جانتے کہ کیا ترقی ہو گئی ہے۔جماعت پر اعتراض کرتے ہیں 

جیساکہ ایک رشید فرزند اپنے باپ کی نیک نامی ظاہر کرتا ہے کیونکہ بیعت کرنے والا فرزند کے حکم میں ہوتا ہے…روحانی باپ  ۔ کہ انسان عمدہ سمجھ کر اس سلسلہ میں آیا تھا

کیا آپ پسند کرتے ہیں کہ کوئی بیٹا اپنے باپ کو بدنام کرے؟ طوائف کے ہاں جاوے؟ اور قمار بازی کرتا  ۔   کی طرف رہنمائی کرتا ہےاور اس مرکز اصلی آسمان پر لے جاتا

 جانتا ہوں کوئی آدمی ایسا نہیں ہو سکتا جو اس فعل کو پسند کرے۔ لیکن  ۔  پھرے۔ شراب پیوے یا اور ایسے افعال قبیحہ کا مرتکب ہو جو باپ کی بدنامی کا موجب ہوں
ں ی
مَ

 فلاں بدکام کرتا ہے۔ پس وہ  جب وہ ناخلف بیٹا ایسا کرتا ہے تو پھر زبانِ خَلق بندنہیں ہو سکتی۔ لوگ اس کے باپ کی طرف نسبت کر کے کہیں گے کہ یہ فلاں شخص کا بیٹا

 شامل ہوتا ہے اور اس سلسلہ کی عظمت اور عزت کا خیال نہیں رکھتا اور  کا موجب ہوتا ہے۔ اسی طرح پر جب کوئی شخص ایک سلسلہ میں  ناخلف بیٹا خود ہی باپ کی بدنامی

کیونکہ وہ صرف اپنے آپ ہی کو ہلاکت میں نہیں ڈالتا بلکہ دوسروں کے لئے ایک برا نمونہ ہو کر ان کو سعادت اور ہدایت   اس کے خلاف کرتا ہے تو وہ عند اللہ ماخوذ ہوتا ہے

ور کرنے کی کوشش کرو۔  ۔  کی راہ سے محروم رکھتا ہے
ُ
پس جہاں تک آپ لوگوں کی طاقت ہے خدا تعالیٰ سے مدد مانگو اور اپنی پوری طاقت اور ہمت سے اپنی کمزوریوں کو د

 نہیں ہوتے۔ ہم واپس   خالیجہاں عاجز آ جاؤ وہاں صدق اور یقین سے ہاتھ اٹھاؤ کیونکہ خشوع اور خضوع سے اٹھائے ہوئے ہاتھ جو صدق اور یقین کی تحریک سے اٹھتے ہیں 

 ۔ تجربہ سے کہتے ہیں کہ ہماری ہزارہا دعائیں قبول ہوئی ہیں اور ہو رہی ہیں 

دردی کا جوش نہیں پاتا وہ بخیل ہے ۔یہ ایک یقینی بات ہے 
م
 اگر ۔ کہ اگر کوئی شخص اپنے اندر اپنے ابنائے جنس کے لئے ہ

ں ی
 ایک راہ دیکھوں جس میں بھلائی اور خیر ہے تو  مَ

 پکار پکار کر لوگوں کو بتلاؤں۔ اس امر کی پرواہ نہیں ہونی چاہئے کہ کوئی اس پر عمل کرتا ہے یا نہیں۔ ‘‘
ں ی
  میرا فرض ہے کہ مَ

   ء(1984ایڈیشن  147-146صفحہ 1)ملفوظات جلد 

 پھر آپ فرماتے ہیں کہ

ڑہ جو دل میں 

 

ور نہیں ہو سکتا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے’’جب تک انسان مجاہدہ نہ کرے گا، دعا سے کام نہ لے گا، وہ غ
ُ
  پڑجاتا ہے د

َ رُوْا   اِنَّ
َّ
یِ
َ
غ
ُ
ی ی

َّٰ
ومٍْ حَت

َ
رُ مَا بِق

َّ
یِ
َ
غ
ُ
ہَ لاَ ی

َّٰ
الل

سِہِمْ 
ُ
ف
ْ
ن
َ
ور کرنے کی کوشش نہ کر12)الرعد:مَا بِا

ُ
ور نہیں کرتا ہے جب تک خود قوم اس کو د

ُ
ے۔ ہمت (۔ یعنی خدا تعالیٰ ہر ایک قسم کی آفت اور بلا کو جو قوم پرآتی ہے د

ایک لا تبدیل سنّت ہے جیسے فرمایا اللہ تعالیٰ کی  یہ  تو کیونکر تبدیلی ہو۔  نہ لے  کام    نہ کرے۔ شجاعت سے 
َ َّ
لسُِن جِدَ 

َ
ت نْ 

َ
 وَل

َّٰ
الل بْدِیلْاًۃِ 

َ
ت (۔ پس ہماری  63)الاحزاب:ہِ 

  ہدہ اور دعا سے کام لیں ورنہ ممکن نہیں ہے۔‘‘جماعت ہو یا کوئی ہو وہ تبدیل اخلاق اسی صورت میں کر سکتے ہیں جبکہ مجا

  ء(1984ایڈیشن  137صفحہ 1)ملفوظات جلد 



 
7 

کی توفیق عطا فرمائے۔ ہمارے اخلاق کے   اللہ تعالیٰ ہمیں اسُوہ رسول پر چلتے ہوئے اپنے اخلاق کو ہر لحاظ سے اور ہر موقع پہ اور ہر جگہ اور ہر صورت میں بہتر سے بہتر کرنے

دردی ہما
م
رے دلوں میں پیدا ہو۔ تقویٰ کے معیار بلند کرنے والے ہم ہوں۔  معیار اللہ تعالیٰ کی رضا کے حصول کے لئے ہوں، نہ کہ دنیا دکھوے کے لئے۔ مخلوق کی سچی ہ

 السلام کی بدنامی کا باعث نہ بنے بلکہ  ہم نے زمانے کے امام کو مانا ہے تو ہماری سوچ ہر وقت یہ رہے کہ ہمارا کوئی عمل اسلام، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور مسیح موعود علیہ

نے والے ہوں اور دنیا کو اس سے متاثر کرنے والے ہوں اور اس سے بڑھ کر یہ کہ ہم اپنے اخلاق کے معیاروں کو بڑھانے کی ہر وقت  اسلام کی خوبصورت تعلیم کو ہم پھیل 

 کوشش کرتے رہیں اور اللہ تعالیٰ کے آگے جھک کر دعا سے کام لیتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے اس کے حصول کے لئے مدد طلب کرنے والے ہوں۔ 

 (ء2018؍ مارچ 2خطبہ جمعہ )خلاصہ 

یْتَ عَلیٰٓ اِبْراَہِیْمَ وَعَلیٰٓ اٰلِ اِبْراَہِیْمَ اِ 
َ َّ
مَا صَل

َ
دٍک
َ عَلیٰٓ اٰلِ مُحَمَّ

َ دٍ وَّ
َ ِ عَلیٰ مُحَمَّ

 صَلَّ
َ ہُمَّ

َّٰ
لل
َ
 حَمِیْدٌ ا

َ
ک
َ َّ
جِیْدٌ ن

َ  مَّ

تَ عَلیٰٓ اِبْرَاہِیْمَ وَعَلیٰٓ اٰلِ اِبْرَاہِیْمَ 
ْ
مَا بَارَک

َ
دٍک
َ عَلیٰٓ اٰلِ مُحَمَّ

َ دٍ وَّ
َ  عَلیٰ مُحَمَّ

ْ
 بَارِک

َ ہُمَّ
َّٰ
لل
َ
جِیْدٌ ا

َ  حَمِیْدٌ مَّ
َ
ک
َ َّ
 اِن

 

 ضضضض 

 


